# वौद्ध दर्शन

राहुल सांकृत्यायन



#### Collect more e-books



A lot collection of Hindi e-books

Please click the link below-



www.ebookspdf.in

प्रथम संस्करण, १६४४ द्वितीय संस्करण, १६४५

#### प्राक्कथन

"वीद्ध दर्शन" मेरे ग्रथ "दर्शन-दिग्दर्शन" का एक भाग है। तीमरे ग्रध्यायको ग्रीर विस्तृत रूपमे लिखनेकी ग्रावय्यकता थी, मगर इम मम्करणमें वैसा करनेके लिए मेरे पास समय नहीं था, दूमरे सम्करणमें ग्राया है, मैं इस कमीको पूरा कर दूँगा। किन्तु, बुद्ध ग्रीर धर्मकीर्त्तिके दर्शनकों मैंने जितना विस्तारपूर्वक दिया है, उससे वौद्ध दर्शन क्या है, इसे सम-फ्रनेमें पाठकोंकों कोई दिक्कत न होगी। ग्रीर विकासोकी भाँति दर्शनके विकासको भी ग्रलग-ग्रलग रखकर ग्रच्छी तरह नहीं समभा जा नकता, इसलिए वौद्ध दर्शनके विकासको जानने, तथा विक्व-दर्शनमें उसके महत्त्वकों समफ्रनेके लिए पीरस्त्य ग्रीर पाद्यात्य सभी प्राचीन-ग्रवीचीन दर्शनोका जानना जरूरी है; जिसके लिए "दर्शन-दिग्दर्शन" को पढनेकी जरूरन होगी।

प्रयाग } =-१२-१६४३ }

राहुल सांकृत्यायन

पुनश्च—हितीय छापमें में १६३२ में लिखे ग्रपने एक लेखकी प्रयम ग्रध्यायके तीर पर दे सका, श्रीर श्रीर कुछ जोड़नेके लिए समय नहीं निकाल सका ।

प्रयाग २–१–४८

राहुल सांकृत्यायन

# विषय-सूची

|            | 3                                                                                    | τ                                     | रृष्ठ   |                                 |                                                    |                                    |       | पृष्ठ    |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|---------|---------------------------------|----------------------------------------------------|------------------------------------|-------|----------|
|            | प्रथम ऋध्य                                                                           |                                       |         | ग.                              | दु ख ि                                             | वेनाश                              |       | ,,       |
|            | बुद्धके मूल सिद                                                                      | ग्रन्त                                | \$      |                                 | _                                                  | वेनाशका                            | मार्ग | २५       |
| (२)<br>(₹) | ईश्वरको न मा श्रात्माको नित्य किसी ग्रन्थको । प्रमाण न मा जीवन प्रवाहको शरीरके पूर्व | न मानन<br>स्वतः<br>नना<br>इस<br>ग्रीर | 27      | (a)<br>(b)<br>(可)<br>(a)<br>(b) | ठीक ।<br>ठीक ।<br>ठीक ।<br>ठीक ।<br>ठीक ।<br>ठीक । | इष्टि<br>संकल्प<br>प्राचार<br>स्वन |       | "<br>?Ę  |
|            | पश्चात् भी म<br>द्वितीय अध्य                                                         |                                       | १४      | (刊)<br>(a)                      | ठीक र<br>ठीक प्र                                   | प्तमाधि<br>गयत्न                   | •     | "        |
| गौतम       | बुद्ध                                                                                |                                       | 38      | • • •                           | ठीक व                                              | •                                  |       | २७       |
| १.         | जीवनी                                                                                | •                                     | 38      | (c)                             |                                                    | समाधि                              |       | "        |
| ₹.         | साघारण विचार                                                                         | •                                     | २२      | (२)                             |                                                    | त्रवाद 🍎                           | 1     | २८       |
|            | चार श्रायं सत्य<br>दु ख सत्य<br>[पाँच उपादान                                         | • •                                   | २३<br>" | ` '                             | की त्रु                                            | विनाश-मा<br>टियाँ<br>सक विच        | ٠     | ३०<br>३१ |
| (a)        | -                                                                                    |                                       | 11      | (१)                             | क्षणिव                                             | क्वाद 🔪                            | / /   | /        |
| •          | वेदना                                                                                |                                       | २४      | ` '                             |                                                    | प्र-समुत्पाद                       |       | 33       |
| (c)        | सज्ञा                                                                                |                                       | "       | • -                             | ग्रनात्य<br>ग्रन्थी                                | मवाद<br>तिकवाद                     | 1     | 0<br>इ   |
| (d)<br>(e) | सस्कार<br>विज्ञान                                                                    |                                       | "       |                                 |                                                    | त्रामापाप<br>वरवाद                 | ٠١    | 188      |
| ख          | दु.ख-हेतु                                                                            |                                       | ,       | (६)                             | दय ग्र                                             | कथनीय                              | •     | ४८       |

| (सर रावाकुष्णन्की २ की १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ייביו    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| पापातिका जवान । १ वर्ष दारानिक सम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | प्ठ      |
| (७) विचार-स्वातका दाय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 5        |
| (६) सर्वज्ञता गलत · ५२ ३ नागार्जुनका जून्य-<br>(६) निर्वाण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| ४ वुढका दर्शन ग्रीर " (१) जीवनी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>)</b> |
| तत्कालीन समान्य (१) दार्शनिक विकास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |
| व्यवस्था (क) श्न्यता "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |
| ततीय बाध्यान (व) माध्यामक कारि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |
| नागसेन ६२ (ग) शिक्षाएँ प्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| • भागाजिक परि- ४ मोगा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |
| २ ग्राप्त १९ ११ / विद्धि-दर्शन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |
| र पूर्ताना श्रीर भार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| तीम करिक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
| ताय दर्शनोका समार्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| ताय दर्शनोका समा-<br>गम बौद्ध दर्शनका चर्म रिक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |
| ताय दर्शनोका समा- गम  रहे द्वांनका चरम विकास हर् नागसेनकी जीवनी ६५ रि दार्शनिक विकास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| ताय दर्शनोका समा-<br>गम विद्या दर्शनका चरम विकास ६२<br>३ नागसेनकी जीवनी ६५ १ असंग<br>४ दार्शनिक विचार ६७ १ जीवनी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |
| ताय दर्शनोका समा-<br>गम ६४ विद्यानका चरम विकास ६२<br>३ नागसेनकी जीवनी ६५ १ असंग<br>४ दार्शनिक विचार ६७ १ जीवनी<br>(१) अनात्मवाद . १ असगके ग्रथ . ६४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| ताय दर्शनोका समा- गम  गम  ६४  ३ नागसेनकी जीवनी ६५  १ जीवनी  ११  ३ वार्शनिक विचार ६७  १ जीवनी  ११  ३ वार्शनिक विचार ६७  १ जीवनी  १३  ३ वार्गनिक विचार ६७  १ जीवनी  १३  ३ वार्गनिक विचार ६७  १ जीवनी  १३  ३ वार्गनिक विचार ६७  १ जीवनी  १३  ३ वार्गनवाद  १३  ३ वार्गनवाद  १३  ३ वार्गनवाद  १४  १४  १४  १४  १४  १४  १४  १४  १४  १                                                                                                                                          |          |
| ताय दर्शनोका समा- गम  गम  ६४ ३ नागसेनकी जीवनी ६५ १ जीवनी ११ ४ दार्शनिक विचार ६७ १ जीवनी ११ १ अन्नात्मवाद १ अम्मगके ग्रथ १४ १० अम्मगके ग्रथ १४ १० विषय-मूची)टि० १४ १० विषय-मूची)टि० १४                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |
| ताय दर्शनोका समा- गम  उद्युष्ट दर्शनका चरम विकास ६२  ३ नागसेनकी जीवनी ६५ १ असंग  ४ दार्शनिक विचार ६७ १ जीवनी २१ अनग्रक ग्रथ ११ अनग्रक ग्रथ ११ कर्म या पुनर्जन्म १४ विषय-मूची)टि० ६४ १४ निर्वाण १४ विषय-मूची।टि० ६४ १४ विषय-मूची।टि० ६४ १४ विषय-मूची।टि० ६४ १४ विषय-मूची।                                                                                                                                                                                                |          |
| ताय दर्शनोका समा- गम  रहे ४ ३ नागसेनकी जीवनी ६५ ४ जीवनी ६५ १ जीवनी ६२ १ ज्ञानारमवाद १ ज्ञानारम्भीम (३) नाम ग्रीर रूप १ जीववीर १०५ (४) निर्वाण १०५ चतुर्थ ग्रध्याय (१) जेय विषय १०६ वौद्ध-सम्प्रवाय                                                                                                                                                                              |          |
| ताय दर्शनोका समा- गम  रहे ४ ३ नागसेनकी जीवनी ६५ १ जीवनी ६५ १ जीवनी ६२ १ जीवनी १२ १ जीवनी १२ १ जीवनी १२ १ जीवनी १०१ १ जीवनिक विचार १०१ १ जीविना १०६ १ जीविना १०६                                                                                                   |          |
| ताय दर्शनोका समा- गम  रह ४ ३ नागसेनकी जीवनी ६५ १ जीवनी ६२ १ असंग १ दार्शनिक विचार ६७ १ जीवनी १२ १ अनात्मवाव १२ १ अमगके ग्रथ १ अमगके ग्रथ १ अमगके ग्रथ १ अमगके ग्रथ १ विषय-मूची)टि० ६४ १ विवाण १ वार्शनिक विचार १०५ १ विवाण १ वार्शनिक विचार १०५ १ वेष्ठ अध्याय १ वेष्ठ अध्याय १ वेष्ठ आधाय १ वेष्ठ आधाय १ वेष्ठ अध्याय १ वेष्ठ आधाय १ वेष्ठ व्यागिक सणः |          |

| ( ६ | ) |
|-----|---|
|-----|---|

|                              | पृष्ठ |                          | वृष्ठ |
|------------------------------|-------|--------------------------|-------|
| (२) विज्ञानवाद .             | १०५   | (घ) वाद-ग्रलकार          | 388   |
| (क) ग्रालय-विज्ञान           | "     | (ड) वाद-निग्रह           | ,,    |
| (ख) पाँच इन्द्रिय-विज्ञान    | "     | (च) वाद-नि सरण           | "     |
| (a) चक्षु-विज्ञान            | 308   | (छ) वादेवहुकर वाते .     | १२०   |
| (b-c) श्रोत्र ग्रादि विज्ञान | 11    | (५) परमत-खडन             | "     |
| (ग) मन-विज्ञान .             | ११०   | (क) हेतुफल-सद्वाद        | 11    |
| (मनकी च्युति तथा             | r     | (ख) ग्रभिव्यवितवाद       | 21    |
| उत्पत्ति)                    | १११   | (ग) भूतभविष्य सद्वाद     | १२१   |
| (a) च्युति                   | ;     | (घ) ग्रात्मवाद .         | १२२   |
| (ग्रन्तराभव) .               | ११२   | (ड) शाञ्वतवाद .          | "     |
| (b) उत्पत्ति                 | "     | (च) पूर्वकृत हेतुवाद .   | १२३   |
| (३) ग्रनित्यवाद- ग्रीर       | V     | (छ) ईञ्वरादि कर्तृत्ववाद | ,     |
| प्रतीत्य-समुत्पाद .          | ११३   | (ज) हिंसा-धर्मवाद        | १२४   |
| (४) हेतु-विद्या              | ११४   | (भ) ग्रन्तानन्तिकवाद     | 2     |
| (क) वाद                      | ११५   | (ब) भ्रमराविक्षेपवाद     | "     |
| (ख) वाद-ग्रधिकरण             | 22    | (ट) श्रहेतुकवाद          | "     |
| (ग) वाद-भ्रधिप्ठान .         | ११६   | (ठ) उच्छेदवाद            | ,     |
| (ग्राट साधन) .               | "     | (ड) नास्तिकवाद           | १२५   |
| (a) प्रतिज्ञा .              | "     | (ढ) ग्रग्गवाद .          | "     |
| (b) हेतु .                   | 23    | (ण) शुद्धिवाद .          |       |
| (c) उदाहरण                   | "     | (त) कौतुकमगलवाद          | १२६   |
| (d) सारूप्य                  | ११६   | ४ ग्रन्य विचार .         | १२६   |
| (e) वैरूप्य .                | ११७   | <b>(१) स्क</b> घ         | "     |
| (f) प्रत्यक्ष                | ,     | (क) रूप-स्कव या द्रव्य   | ,,    |
| (g) अनुमान .                 | ११८   | (ख) वेदना-स्कंध .        | १२७   |
| (h) श्राप्तागम               | 388   | (ग) सज्ञा-स्कघ           | 17    |
|                              |       |                          |       |

|                        | पृष्ठ |                                     | पृष्ठ |
|------------------------|-------|-------------------------------------|-------|
| (घ) सस्कार-स्कघ        | १२७   | (८) प्रमाणपर विचार                  | १५३   |
| (ड) विज्ञान-स्कध       | 12    | (प्रमाण-सत्त्या)                    | १५४   |
| (२) परमाणु             | 1)    | (क) प्रत्यक्ष प्रमाण .              | १५५   |
| २. दिग्नाग             | १२=   | (a) इन्द्रिय-प्रत्यक्ष <sup>°</sup> | 22    |
| _                      |       | (b) मानस-प्रत्यक्ष                  | १५६   |
| ३. धर्मकीत्ति          | १३०   | (c) स्वमवेदन-प्रत्यक्ष              | १५७   |
| १ जीवनी .              | १३१   | $(\mathbf{d})$ योग-प्रत्यक्ष .      | १५८   |
| २ धर्मकीर्त्तिके ग्रथ  | १३२   | (प्रत्यक्षाभास)                     | १५६   |
| (प्रमाणवार्त्तिक)      | १३५   | (ख) श्रनुमान-प्रमाण                 | १६०   |
| ३ धर्मकीर्त्तिका दर्शन | १३८   | (a) य्रनुमानकी ग्रावय्य-            |       |
| (१) तत्कालीन दार्शनिक  |       | कता .                               | १६१   |
| परिस्थिति .            | १३६   | (b) श्रनुमान-लक्षण                  | 21    |
| (२) तत्कालीन सामा-     |       | (प्रमाण दो ही)                      | १६२   |
| जिंक परिस्थिति         | १४१   | (c)  ऋनुमानके भेद .                 | 17    |
| (३) विज्ञानवाद .       | १४४   | $(\mathbf{d})$ हेतु-धर्म $\qquad .$ | "     |
| (क) विज्ञान ही एक      |       | (६) मन श्रीर गरीर                   | १६३   |
| मात्र तत्त्व .         | १४५   | (क) एक दूसरेपर ग्राधित              | 27    |
| (ख) चेतना श्रीर भौतिक  |       | (ख), मन गरीर नही                    | १६४   |
| तत्त्व विज्ञानके ही    |       | (ग) मनका स्वरूप                     | १६६   |
| दो रूप                 | 22    | ४ दूसरे दार्गनिकोका                 |       |
| (४) क्षणिकवाद          | १४७   | खंडन                                | १६७   |
| (५) परमार्थ सत्की      |       | (१) नित्यवादियोका                   |       |
| व्याख्या               | १४८   | सामान्य रूपसे खडन                   | १६७   |
| (६) नाश ग्रहेतुक       |       | (क) नित्यवाद-खडन .                  | 27    |
| होता है                | १४६   | (ख) ग्रात्मवाद-खडन .                | १६८   |
| (७) कारण-समूहवाद       | १५२   | (2) नित्य ग्रात्मा नही              | १६६   |
|                        |       |                                     |       |

|     |                     | पृष्ठ |     | •                     | पृष्ठ |
|-----|---------------------|-------|-----|-----------------------|-------|
| (b) | नित्य ग्रात्माका    |       | (a) | अपौरुपेयता फ़जूल      | १८६   |
|     | विचार सारी वुरा-    |       | (b) | श्रपीरुपेयताकी ग्राड- |       |
|     | डयोकी जड़           | १७०   |     | मे कुछ पुरपोका        |       |
| (ग) | ईश्वर-खडन           | १७१   |     | महत्त्व वढाना .       | १८६   |
| (२) | न्याय-वैशेपिक-खडन   | १७३   | (c) | श्रपीरुपेयतासे वेदके  | •     |
| (ক) | द्रव्य-गुण ग्रादिका |       | (-) | ग्रर्थका ग्रनर्थ .    |       |
|     | खडन                 | १७४   | (4) |                       | 22    |
| (ৰ) | सामान्य-खडन .       | १७६   | (4) | एक वात सच होनेसे      |       |
| (ग) | ग्रवयवीका खडन       | १५०   |     | सारा सच नहीं.         | १६०   |
| (३) | साख्यदर्शन-खडन      | १५२   | (e) | भव्द कभी प्रमाण नही   | १६१   |
|     | मीमासा-खडन .        | १५५   | (뇟) | ग्रहेतुवाद-खडन        | १६२   |
| (事) | प्रत्यभिज्ञा-खडन .  | १८६   | (६) | जैन ग्रनेकान्तवाद     |       |
| (ख) | शब्दप्रमाण-खडन      | 11    | •   | खडन                   | 838   |

;

# बोद्ध दर्शन

#### प्रथम ऋध्याय

### गौतम बुद्धके मूल सिद्धान्त

वृद्धके उपदेशोके समभनेमे सहायता मिलेगी, यदि पाठक वृद्धके इन मूल चार सिद्धान्तो—तीन ग्रस्वीकारात्मक श्रीर एक स्वीकारात्मक को पहले जान लें। वे चार सिद्धान्त ये है—

- (१) ईञ्वरको नही मानना, श्रन्यया 'मनुष्य स्वयं श्रपना मालिक है'—इस सिद्धान्तका विरोध होगा।
- (२) श्रात्माको नित्य नही मानना, श्रन्यथा नित्य एक रस माननेपर उसकी परिशुद्धि श्रीर मुक्तिके लिए गुजाइय नही रहेगी।
- (३) किसी ग्रन्थको स्वत. प्रमाण नही मानना; ग्रन्थया बुद्धि श्रीर ग्रनुभवकी प्रामाणिकता जाती रहेगी।
- (४) जीवन-प्रवाहको इसी गरीर तक परिमित न मानना; अन्यया जीवन और उसकी विचित्रताये कार्यकारण नियम्से उत्पन्न न होकर, सिर्फ आकस्मिक घटनायें रह जायेंगी।

वीद्ध धर्ममे चार वाते सर्वमान्य है। इन चार वातोपर हम यहाँ श्रलग विचार करते है।

#### (१) ईश्वरको न मानना

ईंग्वरवादी कहते हैं—/'चूँिक हर एक कार्यका कारण होता है, इसिलए ससारका भी कोई कारण होना चाहिए, ग्रीर वह कारण

ईंग्वर है-लेकिन प्रश्न किया जा सकता है-ईंश्वर किस प्रकारका है ? क्या उपादान-कारण, जैसे घडेका कारण मिट्टी, कुण्डलका मुवर्ण ? यदि ईश्वर जगत्का उपादान-कारण है, तो जगत् ईश्वरका रूपान्तर है। फिर ससारमे जो भी वुराई-भलाई, सुख-दुख, दया-कूरता देखी जाती है, वह सभी ईश्वरसे ग्रीर ईश्वरमें है। फिर तो ईश्वर सुखमयकी ग्रपेक्षा दु खमय ग्रयिक है, क्यों कि दुनियामें दु खका पलडा भारी है। ईंग्वर दयालुकी अपेक्षा कूर अधिक है, क्योंकि दुनियामें चारो तरफ कूरताका राज्य है। यदि वनस्पतिको जीवघारी न भी माना जाय, तो भी सूक्ष्म वीक्षणसे द्रष्टव्य कीटाणुद्रोंसे लेकर कीडे-मकोडे, पक्षी, मछली, साँप, छिपकली, गीदड, भेड़िया, सिंह-न्याघ्न, सभ्य-ग्रसभ्य मनुष्य—सभी एक दूसरेके जीवनके ग्राहक है। ध्यानसे देखनेपर दृत्य-श्रदृश्य, सारा ही जगत् एक रोमांचकारी युद्धक्षेत्र है, जिसमे निर्वल प्राणी सवलोंके ग्रास वन रहे हैं। पुनर्जन्म न माननेवाले धर्मोको तो इसे विना ग्रानाकानी-के स्वीकार करना पड़ेगा। पुनर्जन्मवादी कह सकते है कि सभी मुसीवतें पूर्वके कमोंके फल है, लेकिन यह भी चिन्त्य है। अच्छे-बुरे कमोंकी जवाव-देही जानकारको ही हो सकती है। पागल या नशेमें वेहोश या अवीध वालकको दूसरेकी हत्याका दोपी नहीं ठहराया जा सकता। इससे इनकार किसको हो सकता है कि मनुष्यके अतिरिक्त दूसरे प्राणी—जो अपने ग्रच्छे-युरे कर्मोके जाननेकी समभ नही रखते, ग्रौर जिनका जीवन दूसरो-की हत्यापर ही निर्भर है--अपने कर्मोंके जिम्मेवार नहीं हो सकते ? मनुष्योमे भी वालक, पागल ग्रादि ग्रलग कर देनेपर दायित्व रखनेवालो की सच्या वहुत कम रह जायगी। यदि दुनियामें जवावदेह आदिमयोकी संख्या डेढ़ अरव मान ली जाय, तो फल भोगनेवाले इतने कहाँसे आयेगे, जिनकी सल्या ग्रपार हैं। डेढ ग्ररवसे ग्रविक तो कछुये ही होगे, जो ग्रादमीसे श्रविक दीर्घजीवी है, श्रीर कीटाणुश्रो तथा हाथी, ह्वेल श्रादि जैसे विशाल-काय जन्तुओंके वारेमे कहना ही क्या ?

उपादान-कारण है, तो निर्विकार कैसे हो सकता है ? यदि ईंग्वरको

निमित्त-कारण माना जाय, प्रथीत् वह जगत्की वैमे ही वनाना है, जैसे कुम्हार घडेको, मुनार कुण्डलको, तो प्रय्न होगा, क्या वह विना किमी उपादान-कारणके जगत्को वनाता है, या उपादान-कारणमे ? यदि विना उपादान-कारणके, तो ग्रभावस भावकी उत्पत्ति माननी होगी, ग्रीर कार्य-कारणका सिद्धान्त ही गिर जायगा, तव फिर जगत्को देखकर उसके कारण ईब्वरके माननेकी जहरत क्या ? यदि इन्द्रजानकी तरह उसने जगत्को विना कारण मायामय उत्पन्न किया है तो प्रत्यक्षके माया-मय होनेपर ईश्वरके होनेका अनुमान ही किस सामग्रीके वलपर होगा ? यदि उपादान-कारणसे वनाता है, ती कुम्हारकी भाँति ग्रलग रहकर ' वनाता है, या उसमे व्याप्त होकर ? ग्रलग रहनेपर वह मर्वव्यापक नहीं रहेगा, श्रीर सृष्टि करनेके लिए उसे दूसरे सहायको श्रीर साधनोपर निर्भर होना पडेगा । विद्युत्कणोसे भी मूक्ष्म नवकणो (Neutrons) तक पहुँचने ग्रीर उनके मिश्रणसे क्रमश स्यूलतर चीजोके वनानेके लिए वह कौनसा हथियार, सुनारकी सँडामीकी तरह, प्रयोग करेगा ? श्रीर फिर सर्वज्ञिक्तमान कैसे रहेगा ? यदि उसे उपादान-कारणमे सर्वव्यापक मान लिया जाय, तो भी उपादान-कारणके विना उत्पादन करनेमे ग्रधम होनेपर सर्वगक्तिमान् नहीं । ऐसी ग्रवस्थामे ग्रपवित्रता, कूरता ग्रादि बुराइयोका स्रोत होनेका भी वह दोयी होगा।

इस प्रकार न वह उपादान-कारण हो सकता है, न निमित्त-कारण। जगत्का कोई स्नादि कारण होना ही चाहिए, यह कोई ज़रूरी नहीं। यदि 'उसका कारण कीन, उसका कारण कौन ?'—यूछनेपर जगत्की किसी सूक्ष्मतम वस्तु या उसकी विशेष शक्तिपर नहीं एकने दिया जाय, तो ईश्वरतक ही क्यो एका जाय? क्यो न ईश्वरका भी कोई दूसरा कारण माना जाय? इस प्रकार ईश्वरका स्नादि कारण मानना युक्ति-युक्त नहीं।

कर्ता-धर्ता ईश्वर होनेपर, मनुष्य उसके हाथकी कठपुतली है, फिर वह किसी अच्छे-बुरे कामकेलिए जवाबदेह नही हो मकता। फिर दुनियामे उसका सताया जाना क्या ईश्वरकी दयानुताका द्योतक है ? ईंग्वर सृष्टिकर्ता है, यह मानना भी ठीक नहीं। यदि सृष्टि ग्रनादि है, तो उसको किसी कर्ताको जरूरत नहीं, क्योंकि कर्ता होनेके लिए उसे कार्यसे पहले उपस्थित रहना चाहिए। यदि सृष्टि ग्रादि है, तो करोड़ दो करोड, खरव दो खरव वर्ष नहीं, ग्रचिन्त्य ग्रनन्त वर्षोसे लेकर सृष्टि उत्पन्न होनेके समय तक उस किया-रहित ईश्वरके होनेका प्रमाण क्या ? किया ही तो उसके ग्रस्तित्त्वमे प्रमाण हो सकती है ?

ईश्वरके माननेपर, जैसा कि पहले कहा गया, मनुष्यको उसके अवीन मानना पड़ेगा, तब मनुष्य आप ही अपना स्वामी है, जैसा चाहे, अपनेको बना सकता है—यह नही माना जा सकता। फिर मनुष्यको गुद्धि और मुक्तिके लिए प्रयत्न करनेकी गुजाइय कहाँ? फिर तो धर्मोके वताये रास्ते, और धर्म भी निष्फल। ईय्वरके न माननेपर, मनुष्य जो कुछ वर्तमानमे है, वह अपने ही कियेसे, और जो भविष्यमे होगा, वह भी अपनी ही करनीसे। मनुष्यके काम करनेकी स्वतन्त्रता होने ही पर धर्मके वताये रास्तो और धर्मकी सार्थकता हो सकती है। ईय्वरवादियो द्वारा सहसा-व्दियोसे धर्मके लिए अगान्ति और खूनकी घाराएँ वहाई जा रही है, फिर भी ईश्वर क्यो नही निपटारा करता? वस्तुतः ईय्वर मनुष्यकी मानसिक सृष्टि है।

#### (२) आत्माको नित्य न मानना

यहाँ पहले हमे यह समक लेना है कि बौद्ध अनात्माको कैसे मानते हैं। बुद्धके समय ब्राह्मण, परिव्राजक तथा दूसरे मतोके आचार्य मानते थे कि गरीरके भीतर और गरीरसे भिन्न एक नित्य चेतनगक्ति हैं, जिसके आनेसे गरीरमें उष्णता और ज्ञानपूर्वक चेट्टा देखतेमे आनी हैं। जब वह शरीर छोडकर कर्मानुसार गरीरान्तरमें चली जानी है, तो गरीर गीतल, चेट्टारहित हो जाता है। इसी नित्य चेतनगक्तिको वे आत्मा कहने थे। सामीप (Semitic) धर्मोका भी पुनर्जन्मको छोडकर, वहीं मत है। इनके अलावा बुद्धके समयमे दूसरे भी आचार्य थे, जिनका

मिन

811

-

7.

7

कहना था—जरीरमे पृथक् ग्रात्मा कोई चीज नहीं, बरीरमे भिन्न-भिन्न परिमाणमे मिश्रित रसोके कारण उप्णता और चेप्टा पैदा हो जाती है, रसोके परिमाणमें कमी-वेजी होनेसे वह चली जाती है। इस प्रकार श्रात्मा गरीरसे भिन्न कोई वस्तु नहीं है। वुढने एक श्रोर श्रात्माका नित्य कूटस्थ मानना, दूसरी ग्रोर गरीरके साथ ही ग्रात्माका विनाग हो जाना—इन दोनो चरम वातोको छोड मध्यका रास्ता लिया। उन्होंने कहा—ग्रात्मा कोई नित्य कूटस्य वम्तु नहीं है, विल्क सास कारणोसे स्कन्धो (भूत, मन)के ही योगसे उत्पन्न एक गिकत है, जो अन्य वाह्य भूतोकी भाँति क्षण-क्षण उत्पन्न ग्रीर विलीन ही रही है। चित्तके क्षण-क्षण उत्पन्न होने ग्रीर विलीन होने पर भी चित्तका प्रवाह जब तक इम गरीरमे जारी रहता है, तब तक गरीर सजीव कहा जाना है। हमारे श्रव्यात्म-परिवर्तन श्रीर गरीरके परिवर्तनमे बहुत समानता है।

हमारा शरीर क्षण-क्षण वदल रहा है। चालीस वर्षका यह गरीर वहीं नहीं हैं, जो पाँच वर्ष श्रीर वीस वर्षकी श्रवस्थामे था, श्रीर न नाठवें वर्षमे वही रह जायगा। एक-एक श्रणु, जिससे हमारा शरीर वना है, प्रति क्षण ग्रपना स्थान नवोत्पन्नके लिए खाली कर रहा है, ऐसा होनेपर भी हर एक विगत गरीर-निर्मापक परमाणुका उत्तराधिकारी बहुत-मी वातोमें सदृज होता है। इस प्रकार यद्यपि हमारा पहले वर्षवाला गरीर दसवे वर्षमें नही रहता, श्रौर वीसवे वर्षमे दस वर्षवाला भी खतम हुआ रहता है, तो भी सदृश परिवर्तनके कारण मोटे तीरपर हम गरीरको एक कहते हैं। इसी प्रकार आत्मा भी क्षण-क्षण वदल रहा है, लेकिन सदृश परिवर्तनके कारण उसे एक कहा जाता है। ग्राप ग्रपने ही जीवनकी ले लीजिए। दो वर्ष पूर्व दूरसे भी श्रापको सिगरेटका घुश्राँ नागवार था, ग्रीर ग्रव उसे चावसे पीते हैं। दो वर्ष पूर्व चिडियोको स्वय मारकर फड़फडाते देखना, ग्रापके लिए मनोरजनकी चीज थी, लेकिन ग्रव ग्राप दूसरे द्वारा मारी जाती चिड़ियाको फड़फडाते देख स्वय फडफडाने लगन हैं। यदि ब्रापको प्रपने मनके भुकाव ब्रौर उसकी प्रवृत्तियोको लिखने

रहनेका अभ्यास है, तो आप अपनी पिछली दस वर्षोकी डायरी उठाकर पढ डालिये वहाँ आपको कितने ही विचार ऐसे मिलेगे, जिन्हे दस वर्ष पूर्व आप अपना कहते थे, किन्तु दस वर्ष वाद आज यदि कोई आपके ही शब्दोमे आपके पूर्व विचारोको आपके सामने रखे, तो आप साफ इनकार कर देगे कि 'यह मेरा विचार नहीं है, न मेरा विचार कभी ऐसा था।' वस्तुत आपका ऐसा कहना ठीक भी है, क्योंकि आपके पिछले दस वर्षके अनुभवों ने आपको वदल दिया है।

श्राप कह सकते है---मत वदलता है, श्रात्मा थोड़े ही वदलता है। हमारा कहना है, मनसे परे ग्रात्मा कोई चीज नही। चित्त, विज्ञान, ग्रात्मा—एक ही चीज है। जिस प्रकार चक्षु, श्रोत्र, प्राण, जिह्वा ग्रीर त्वक् इन्द्रियोको हम प्रत्यक्ष ग्रनुभव करते है, वैसे मनको नही। हमें मनकी सत्ता क्यो स्वीकार करनी पड़ती है ? ग्राँखे इमली देखती है, श्रीर जिह्नासे पानी टपकने लगता है। नाक दुर्गन्य सूँघती है, श्रीर हाय नाकपर पहुँच जाता है। ग्राप देखते है, ग्रांख ग्रीर जिह्ना एक नही है, न वे एक दूसरेसे मिली हुई है। इसलिए इन दोनोको मिलानेके लिए एक तीसरो इन्द्रिय चाहिए, ग्रीर वह मन है। पाँचो ही इन्द्रियाँ ग्रपने-ग्रपने ज्ञानको जहाँ पहुँचाती है, ग्रौर जहाँसे गरीरके भिन्न-भिन्न ग्रगोको गतिका अनुवासन मिलता है, वह मन है। वही ग्रहण, चिन्तन श्रीर निर्णय करता है। वह ग्रहण ग्रादि कैसे करता है ? फीजके कमाण्डरकी तरह ग्रलग वैठकर नहीं, वित्क जैसे पाँच टघूवोंमें लाल, पीले, हरे, नीले, काले रगका चूर्ण पड़ा हुग्रा हो, ग्रीर नीचे एक ऐसी काँचकी नलीसे पानी वह रहा हो, जिसमे पाँचों ट्यूवोके मुँह मिले हुए हो, श्रीर ट्यूवोका मुँह वारी-वारीसे खुल रहा हो। जिस समय जो रग पानीपर पडेगा, पानी उसी रगका हो जायगा। इसी तरह जव आँख काले साँपकी ऋोर लगती है, तो काले साँपका हमें दर्शन होता है। फिर यह ज्ञान तुरन्त मनमें पहुँ-चना है। उम क्षणका मन, जो ग्रपने कारण भून पुराने मनोके ग्रनुभवों-का वीज अपनेमे रखता है, इस नये ज्ञानरूपी चूर्णके गिरनेसे तदाकार हो, भयके रगमें रँग जाता है। यदि एक क्षण ही मांपको देख हमे क्क जाना हो, तो भी हिलाकर छोड़ दिये पहियेकी भाँति कई क्षण नक एक-एकके वाद उत्पन्न होनेवाला मन उम रगमे रँग जायगा; यद्यपि हर हिनीय क्षणके मनपर उसका यसर फीका पडता जायगा। ग्रीर यदि मांप कट क्षणो तक दिखाई देता रहा, ग्रीर ग्रापकी तरफ भी ग्राता रहा, तो क्षण-क्षणपर उत्पन्न होनेवाले मनपर भयका सचार श्रीयक होना जायगा। जो वात भयप्रद विपयोंके वारेमे हैं, वही प्रीतिप्रद तथा दूसरे विपयोंके वारेमें भी समभनी चाहिए।

ग्रस्तु, उक्त कारणमें चक्ष ग्रादि इन्द्रियोके ग्रतिरिक्त हमे उनके सयोजक एक भीतरी इन्द्रियको माननेकी जरूरत पडती है, जिन मन कहते हैं। इससे परे श्रात्माकी क्या श्रावज्यकता ? यदि कहे कि पुराने अनुभवोको स्मृतिके रूपमे रखनेके लिए, क्योकि मन तो क्षणिक है (यद्यपि यह बात वे नहीं कह सकते, जिनके मतसे मन क्षणिक नहीं), तो हम कहेंगे---मन क्षणिक है, किन्तु वह अपने परवर्नी मनका कारण भी है। श्रानुविशक नियमके श्रनुसार जैमे माता-पिनाकी बहुत-मी बाते पुत-पीत्रमे ग्राती है, उसी प्रकार पूर्व मन ग्रपने ग्रनुभवोका वीज या मन्कार पिछले मनके लिए वरासतमे छोड जाता है, ग्रीर वही न्मृतिका कारण है। वस्तुत सस्कारका ठप्पा तो क्षणिक वस्तुपर ही लग सकता। ग्रात्मा-को यदि कुटस्य नित्य माने, तो वह ग्रनन्त काल तक एक रस रहनेवाली होगी। भला, सदाके लिए एक रस रहनेवाले ग्रात्मापर यनुभवोका ठप्पा कैसे पड सकता है ? यदि पड सकता है, तो ठप्पा पटने ही उमका रूप-परिवर्तन हो जायगा । ग्रात्मा कोई जड पदार्थ नहीं है, जिसके मिर्फ वाह्य ग्रवयवपर ही लाछन लगेगा। वह तो चेतनमय है, इसलिए ऐसी श्रवस्थामे इन्द्रिय-जनित ज्ञान उसमें नर्वत्र प्रविष्ट हो जायगा। फिर वह राग, द्वेष, मोह--नाना प्रकारोमेसे किसी एक रूपवाना हो जायगा। तव फिर वह वही ब्रात्मा नहीं हो सकता, जो ठप्पा लगनमे पहले या। श्रतएव वह एक रस भी नहीं हो सकता। फिर श्रात्मा नित्य है कैसे ?

यि थोड़ी देरकें लिए मान भी लें कि ठप्पा लगता है, तो वह अभीतिक संस्कार भी नित्य श्रात्मामें लगकर अविचल हो जायगा। तब फिर शुद्धि या मुक्तिकी आया कैसे की जा सकती है ?

यदि कहें-कोई नित्य ग्रात्मा नहीं है, तो मनके क्षणिक होनमे, गरीरके नष्ट हो जानेपर अच्छे-बुरे कर्मीका विपाक कैसे होगा ? यहाँ पहले यह समभ ले कि वौद्ध विपाक कैसे मानते हैं। वे यह नहीं मानते कि हम जो कुछ भले-बुरे काम करते हैं, उसे लिखनेके लिए ईव्वरने हमारे पीछे द्रुत लेखक लगा रक्के हैं। हम ग्रच्छे या बुरे जैसे भी कायिक-वाचिक कर्म करते हैं, सभी कर्मीका उद्गम हमारा मन है। ग्रतः द्वेपयुक्त काम करनेके लिए मनको द्वेपयुक्त वनना पड़ता है; रागयुक्त काम करनेके लिए मनको रागयुक्त वनना पड़ता है। मनकी उस वनावटकी, उस व्विनकी गूँज तव तक जारी रहती है, जव तक वह व्यवते या विरोधी ध्वनिसे ग्राकर टकरानेसे नष्ट नहीं हो जाती। ग्रादमी एक दिनमें कूर नही वन जाता। ग्रापरेशन करनेवाले डाक्टरको भी घीरे-घीरे ग्रपने मनको कड़ा करना पड़ना है, फिर खूनीको तो वात ही क्या ? जब किसी ग्रसहाय, निरपराय वालिकाको पीटते देख दर्शकोंका मन प्रनावित हुए विना नहीं रहना (यद्यपि वह दूसरी दिशामे—करुणाकी ग्रोर), तो स्वय मारनेवालेका मन सस्त हुए विना कैसे रह सकता है ? सुतराम् हम जो काम करते है, उसका ग्रसर तत्काल मनपर पड़ता है। जितना ही मन कड़ा होता जाता है--उनना ही उसमें मूक्म मानिक चिन्तन श्रीर विकासकी योग्यता कम होती जाती है।

ग्रन्छे-बुरे मनोभाव धन ग्रीर ऋणकी तरह है। यदि धनकी रागि ग्रियक रही, ऋणकी कम, तो धनका पलड़ा भारी रहेगा। यह हिसाव मनकी क्षण-झणकी बनावटमें स्वयं होता रहना है। यहाँ हिसावका टोटल महीनो, हफ्तों, दिनोंके बाद नहीं, बिल्क तुरन्त-का-नुरन्न होता रहता है। मनुष्य क्या है, ग्रपने पिछले भने-बुरे ग्रनुभवोका पूर्ण योग। दूसरे क्षण उत्पन्न होनेवाने मनको बहुतसी वानें ग्रपने-जनक मनमे वरासतमें मिलती हैं। यह वरासनका मिलसिला हमारे लडकपनमे बृद्धपन नक रहता है—इमे समभतेमे श्रडचन नहीं होगी। लेकिन बुड़की जिलाके अनुसार यह सिलमिला जन्मस पहने भी था, श्रीर मृत्युके वाद भी रहेगा। अपने पिछले अनुभवोमे वने हुए मनकी उपमा, मृन्यु-श्रणमे जिम बक्त वह इस अरीरको छोडनेके लिए तैयार रहना है, उस तप्त लीह-वारमें दी जा सकती है, जो एक ऐसी नालीके महारे नीचे बहती चली श्राई हां, जो एक टीलेके पास श्राकर हक जाती हो। उम टीलेके दूमरी श्रोर एक ऐमी दूसरी नाली है, जिसके श्रारम्भपर पर्यास्त चुम्त्रक-रागि है, नो वह खरूर इस धारको नालीमे डालनेके लिए मवंत्र होगी। इमी प्रकार मृत्युके समय चित्र-प्रवाह अपनी सस्कार-रागिके माथ इम जीवनके छोन्पर खडी रहती है। वह सस्कार-रागिरपी चुम्त्रक समान धर्मवाले ममीपत्तम शरीरमें खीचकर फिर उसकी वही पुरानी कार्रवाई शुरू करा देना है। यह कम तब तक जारी रहता है, जब तक तृष्णाके क्षयम यह मन्तिन विश्वखिलत हो, निर्वाणको नही प्राप्त हो जाती। इम प्रकार कमें, कमं-फल श्रीर जन्मान्तर होता है।

जीवको नित्य माननेमें बहुतमे दोप होते हैं। यदि श्राप उन नित्य मानते हैं, तो उसे सिर्फ श्रमर ही नहीं, श्रजन्मा भी मानना होगा। फिर सामीप धर्मोंमे भी तो, जहाँ पुनर्जन्म नहीं मानते, यह मानना होगा कि जीव श्ररव-खरव वर्ष नहीं बल्कि श्रनादि कालसे श्राज तक चुपचाप निश्चेष्ट पड़ा रहा। श्रव एक, पचास, या सी वर्ष तकके निए, विना किसी पूर्व कर्मके, इस दुनियामे जन्मान्य या नेत्रवान्, जन्मरोगी या म्वन्य, मन्दवृद्धि या प्रतिभागाली वन कर उत्पन्न हो गया है, श्रीर मरनेके वाद फिर श्रनन्तकाल तकके लिए श्रपने कुछ वर्षोंके वुरे-भले कर्मोंके कारण स्वगं या नरकमें डाल दिया जायगा। क्या इम तरहकी नित्यता वुद्धि-युक्त मानी जा सकती है जो लोग पुनर्जन्म भी मानते है, श्रीर साय-साथ श्रात्माको नित्य भी, उनकी ये दोनो वाते परस्पर विरोधी है। जव वह नित्य है, तो कृदस्य भी है, श्रयीत् सदा एक-रस रहेगा, फिर ऐमी

एक-रम वस्तुको यदि परिगुद्ध मानते हैं, तो वह जन्म-मरणके फेरमे कैंसे पड सकती है ? यदि अगुद्ध हैं, तो स्वभावतः अगुद्ध होनेसे उसकी मुक्ति कैंसे हो सकती है ? नित्य कूटस्थ होनेपर सस्कारकी छाप उसप्र नहीं पड़ सकती, यह हम पहले कह चुके हैं। यदि छापके लिए मनको मानते हैं, तो आत्माको माननेकी जरूरत ही क्या रह जाती है ?

प्रश्न हो सकता है कि यदि मन तथा ग्रात्मा एक है, ग्रीर वह क्षणिक है, तो अनेकतामे—'मै पहले था, मै अब हूँ'—ऐसी एकता का भान क्यो होता है ? इसका उत्तर है कि समुदायमे एकत्वकी वृद्धि दुनियाका सार्वभीमिक नियम है। हम संसारकी जिस किसी चीजकी लेले, सभी हजारो अणुत्रोसे वनी है, जिनके वीच काफ़ी अन्तर है। यह वात लोहे, प्लेटिनम, हीरे-सभी ठोस-से-ठोस वस्तुकी है। यदि हमारी दृष्टि उतनी सूक्ष्म होती, तो हम उन्हे ऐसे ही ग्रलग-ग्रलग देखते, जैसे पास जानेपर जगलके वृक्ष । इस प्रकार दुनियाके सभी दृत्य पदार्थोंके मूलमे ग्रनेकता होनेपर भी एकताका व्यवहार किया जाता है। ग्रनिगत टुकडोके वने हुए शरीरको हम एक शरीर कहते हैं। श्रनेक वृक्षोके वने हुए जगलको एक जंगल कहते हैं। ग्रनेक तारोके भुरमुटको एक तारा कहते हैं। हाँ, एक फर्क ज़रूर हैं। जहाँ घरीर, वन, तारोमे ग्रंशी ग्रीर ग्रंश एक कालमें भीर एक देशमे मौजूद रहते है, वहाँ मन प्रतिक्षण एकके वाद एक उत्पन्न होता रहता है। इसके लिए ग्रच्छा उदाहरण वनेठी, चलते वायुयानका पखा, या चलती विजलीका पंखा ले सकते हैं। वनेठी-की रोशनी, या पंखेका पख जल्दी-जल्दी इतने सूक्ष्म कालमे एक स्थानमे दूसरे स्थानपर पहुँचता है कि हम उसे ग्रहण नही कर सकते, ग्रीर काल एक स्वतन्त्र मान वन उसे चक्रके रूपमें ला रखता है। इसी प्रकार मन भी इतना शीघ्र श्रपनी जगह पर दूसरे मनको उपस्थित कर रहा है कि वीचके ग्रन्तरको हम नहीं ग्रहण कर पाने, ग्रीर हमें चक्रकी एकनाका भान होने लगता है। नदीकी घाराको भी तो श्राप एक कहते है, किन्तु वया वह जल हजारो विन्दुय्रोंमे, ग्रीर विन्दु ग्रगणिन उद्रजन, ग्रोपजनके

परमाणुत्रोसे, श्रीर परमाणु स्रनेक वनऋण विश्तकणोम (जिनके भीतर चनकर काटनेके लिए काफी ग्रन्तर हैं), त्रीर फिर सूदमनम ग्रनेकी न्यू-ट्रनोसे नही वने हैं ? वस्तुत ससारमें सभी जगह ममुदाय हीको एक कहा जा रहा है। जब हमारी भाषाका यह एक मार्वभौमिक प्रणान है, तब क्षणिक मनकी सन्तति (??प्रवाह)को साधारण दृष्टिभे हम एक कहने लगे, तो आश्चर्य क्या है ? आश्चर्य तो यह है कि नारी दुनियामे एक कही जानेवाली चीजोको समृहित देउते हुए भी पूछते है- नमृहित है, तो ग्रात्मा क्यो एक मालूम होता है ? संवाल हो नकता है-जब मात्मा क्षणिक है, दूसरे क्षण वह रहता ही नहीं, तो उसकी पूर्णना भीर परिशुद्धि कैसे ? उत्तर यह है कि हम मनको क्षणिक मानने हुए भी मनकी सन्ततिको क्षणिक नहीं मानते। गगाका पानी, उमका ग्राथार, दोनो कूत श्रीर वालू सभी वरावर बदल रहे है, तो भी सबका प्रवाह बना रहना है, जिसे हम एक मान गगा कहते हैं। इसी चित्त-मन्तिकी परिनादि ग्रीर पूर्णता करनी होती है। जितनी ही चित्त-सन्निति राग, देव, मोह-के मलोसे मुक्ति होती है, उतना ही उस पुरुपके कायिक, वाचिक, मान-सिक कर्म परिशुद्ध होते जाते हैं, जिसके फलरवत्प वह व्यक्ति ग्रपने-परायेका उपकार करनेमे समर्थ होता है। जब उसमे राग-द्वेपका गध नहीं रह जाता, तो व्यक्तिगत स्वार्यके केन्द्रपर केन्द्रित तृष्णा कमरा परिवार, ग्राम, देश, भूमण्डल, प्राणिमात्रके स्वार्थको त्रपना वना, ग्रपनी परिधिको ग्रनन्त तक पहुँचा देती है। उस वक्त ग्रनन्त परिधिवाली वह तृष्णा बन्धन-रहित हो तृष्णा ही नहीं रह जाती, उन पुरवके निए निर्वाणका मार्ग उन्मुक्त हो जाता है, ग्रीर वह दु तके फदेने छूट जाना है। मुक्ति तक पहुँचनेके लिए पुरुषको निजी स्वार्यकी मीमा पार कर लोकहितार्थ सब मुख उत्सर्ग करना पडता है (त्राप जातककी मुन्दर वहा-नियोमे देखेगे, पूर्णताके लिए बोधिसत्तको कितना उत्मर्ग करना पटना है)। तृष्णाको छोडना दुखके मार्गको रोकना है, क्योकि दुनियामे ग्रधिकाश दुख तुष्णा भीर स्वार्थके कारण ही तो है ?

इस प्रकार मनके क्षणिक होनेपर, चूँिक चित्त-सन्तिति क्षणिक नहीं है, इसिलए उसकी पूर्णता और पिरगुद्धि करनीं पड़ती है। वस्तुत यिद आत्माको नित्य कूटस्थ आत्मा न मान, उसके स्थानपर क्षण-क्षण उत्पन्न होनेवाले चित्तोकी सन्तितिको माना जाय, तो गव्दपर हमारा कोई आग्रह नहीं है। चूँिक आत्म गव्द नित्य चेतन वस्तुके लिए व्यवहार होता था, इसिलिए बुद्धने अन्-आत्म शव्दका प्रयोग किया।

#### (३) किसी ग्रन्थको स्वत. प्रमाण न मानना

स्वतः प्रमाण होनेका दावा करनेवाला सिर्फ एक ग्रन्थ नहीं हैं। सभी धर्मवाले ग्रपने-ग्रपने ग्रन्थको स्वत प्रमाण मानते ग्रीर मनवानेकी कोशिश करते हैं। बाह्मण वेदको स्वत प्रमाण मानते हैं, जिसकी बहुत-सी वाते ग्रन्थ धर्मवालोकी पुस्तको एव विज्ञानकी कितनी ही प्रयोग द्वारा सिद्ध वातोक विरुद्ध पडती है। फिर ऐसा ग्रन्थ स्वत प्रमाण कैसे माना जा सकता है? यदि कहो कि वेद विज्ञानके प्रयोग-सिद्ध सिद्धान्तोंके विरुद्ध नहीं, तो सवाल होगा—यह कैसे मालूम? उसकी सिद्धिके लिए श्रन्तमें वृद्धिका ही ग्राश्रय लेना पडेगा। फिर क्या इससे सिद्ध नहीं होता कि वेदकी प्रामाणिकता भी वृद्धिपर निर्भर हैं? फिर तो वेदकी ग्रपेक्षा वृद्धि ही स्वत प्रमाण हुई। जो वात यहाँ वेदके वारेमें कही गई, वही वाइविल, ग्रंजील, कुरान ग्रादि स्वत. प्रमाण मानी जानेवाली पुस्तकोंके वारेमें भी समक्षना चाहिए। वस्तुत. जब ईश्वर ही नहीं, तो ईश्वरकी पुस्तक कहाँसे होगी?

पुस्तकोंके स्वत प्रमाण माननेसे दुनियामे कितने भयकर ग्रत्याचार हुए है। गेलेलियोकी वह दुर्गित न होती, यदि वाइविलको स्वतः प्रमाण नहीं माना जाता। ग्रीर भी कितने वैज्ञानिकोको जानसे हाय न घोना पड़ता, यदि वाइविलको स्वतः प्रमाण न माना जाता। यवन तत्त्व-वेत्ताग्रोंके सहस्राध्यियोंके परिश्रम ग्रन्थरूपमे जिस सिकन्दरियाके पुस्त-कालयमे सुरेक्षित थे, उनको जलाकर खाक न किया गया होता, यदि

मुसलमान विजेता कुरानको स्वतः प्रमाण न मानते। किमी ग्रन्यका स्वतः प्रमाण मानना ग्रमहिष्णुताका कारण होता है, इमने दुनियामें हजारो वर्षोसे मनुष्य-जातिको धर्मान्यता, मिथ्या-विश्वास ग्रीर मानिक वासताके गढेमे ही नही गिरा रला है, विल्क इसने ज्ञानके प्रमारमे एकावट पैदा करनेके साथ खूनसे भी धरतीको रंगनेमे मदद दी है। ईमाई धर्म- युद्ध क्या थे, वाइविल ग्रीर क्रानके स्वतः प्रमाण होनेके भगटेके परिणाम।

किसी ग्रन्थका स्वत प्रमाण मानना, उसमे वर्णिन विपयोपर सन्देह न कर श्रागेकी जिज्ञासाको रोक देना है। जिज्ञासा ही दुनियाके वटे-वटे वैज्ञानिक ग्राविष्कारोके करनेमे कारण हुई है। यदि गेलेलियो वाड-विलके कहे ग्रनुसार पृथिवीको चिपटी मान लेता, तो उसे पृथिवीके गान होनेके प्रमाणोका भान न हीता। यदि केप्लर वाडविलके नूर्यभ्रमण-को निभ्नन्ति मान लेता, तो पृथिवीके घूमनेके अपने तीन नियमीका कहाने ग्राविष्कार करता <sup>?</sup> वस्तुत ग्रन्थके स्वत प्रमाण माननेपर न्युटन गुरुत्वाकर्षणका पता न लगा सकता श्रीर न श्राउन्स्टाइन उसके नयायक सापेक्षताका महान् सिद्धान्तका त्राविष्कार कर यकता । वस्तुत नयारमे विद्या, सभ्यता सम्बन्धी जितनी भी प्रगति हुई है, वह ग्रन्थोंके म्बत प्रमाणके इनकारसे हुई है। व्यवहारमे कीन मनुष्य ग्रपने धर्म-ग्रन्यकी स्वत. प्रामाणिकता मानता है ? ग्रन्थ ग्रपने-ग्रपने ममयकी रुढियों, श्रन्व-विश्वासो श्रीर श्रजताश्रोसे जकडे होते हैं । वह श्रपने समयके धार्मिक, सामाजिक एव राजनैतिक व्यवहारोके परिपोपक होते है। नह्न्या-व्दियो वाद वह वाते मरी हुई रहती है, तो भी वह मरे मुर्देको गले भटना चाहते हैं। सेन्टपालके समय स्त्रियोका सिर ढकना उस समयके फैरानके श्रनुसार श्रच्छा समभा जाता हो, किन्तु उस निखावटके कारण श्राज युरोपकी स्त्रियोको गिरजेमे श्रीर न्यायालयमे कसम खाते वान टोपी लगानेपर मजबूर नयो किया जाय, जब कि दूसरी जगह ममाज उनकी श्रावञ्यकता नहीं समभता है ?

ग्रन्थके स्वत. प्रम.ण होनेके लिए उसके कर्ताको सर्वज्ञ मानना पटेगा-

सर्वज भी तभी देण, सभी काल, सभी वस्तुके सम्वन्यमे। फिर यदि कोई सर्वज हमारे पैदा होनेसे हजार वर्ष पूर्व हमारे द्वारा किये जानेवाले अच्छे-वृरे सभी कर्मोंको जानता था, तव तो हम ग्राज वैसा करनेपर मजवूर है, ग्रन्यया उसकी सर्वजता भूठ हो जायगी। फिर मनुष्य ऐसे मर्वज्ञके हायमे क्या कठपुतली मात्र नहीं है ? फिर कठपुतलीको ग्रपने लिए ग्रच्छा-वृरा काम चुनने ग्रीर करनेका क्या ग्रविकार ? ग्रीर तव ऐसे घमं उसके ग्रन्य ग्रीर उसमें कही गई शिक्षाग्रोका प्रयोजन क्या ?

परिगुद्ध ग्रीर मुक्त वननेके लिए कर्म करनेमे मनुष्यका स्वतन्य होना जरूरी है। कर्म करनेकी स्वतन्त्रताके लिए वृद्धिका स्वतन्त्र होना जरूरी है। वृद्धि-स्वातन्त्र्यके लिए किसी ग्रन्यकी परतन्त्रताका न होना ग्रावञ्यक है। वस्तुत. किसी ग्रन्यकी प्रामाणिकता उसके वृद्धिपूर्वक होनेपर निर्भर है, न कि वृद्धिकी प्रामाणिकता ग्रन्थपर।

उक्त तीन ग्रस्वीकारात्मक वातें है, जिन्हें बुद्ध-वर्म मानता है।

### (४) जीवन-प्रवाहको इस शरीरके पूर्व और पश्चात् भी मानना

वच्चेकी उत्पत्तिके साथ उसके जीवनका ग्रारम्भ होता है। वच्चा क्या है? गरीर ग्रीर मनका समुदाय। गरीर भी कोई एक इकाई नहीं है, बल्कि एक कालमें भी ग्रनंख्य ग्रणुग्रोका समुदाय। यह ग्रणु हर क्षण वदल रहे है, ग्रीर उनकी जगह उनके समान दूसरे ग्रणु उत्पन्न हो रहे है। इस प्रकार क्षण-क्षण गरीरमे परिवर्तन हो रहा है। वर्षों वाद वस्तुतः वही गरीर नहीं रहता, किन्तु परिवर्तन सदृश परमाणुग्रों द्वारा होता है, इसलिए हम कहते हैं—वह वहीं है। जो वात यहाँ गरीरकी है, मनपर भी लागू होती है, फर्क यहीं है कि मन मूक्ष्म है, उसका परिवर्तन भी मूक्ष्म है, ग्रीर पूर्वापर स्पोंका भेद भी मूक्ष्म है, इसलिए उन भेटका समक्ष्मा दुष्कर है। ग्रात्मा ग्रीर मन एक ही हैं, ग्रीर ग्रात्मा क्षण-क्षण वदल रहा है, यह हम दूसरी जगह कह ग्राये हैं।

गरीर ग्रीर मन (=ग्रात्मा) दोनो बदल रहे है। किमी क्षणके वालकके जीवनको ले लीजिए, वह अपने पूर्वके जीवनाशके प्रभावसे प्रभा-वित मिलेगा। क ख सीख़नेसे लेकर वीचकी श्रेणियोमे होता हुम्रा जब वह एम० ए० पास हो जाता है, उसके मनकी सभी परिवर्ती अवस्था उसकी पूर्ववर्ती ग्रवस्थाका परिणाम है। वहां हम किसी विचली एक कडीको छोड नहीं सकते। विना मैट्रिकसे गुजरे कैंमे कोई एफ० ए० मे पहुँच सकता है ? इस प्रकार कार्य-कारण-शृखला जन्मस मन्ण तक मट्ट दिखाई पडती है। प्रयन है, जब जीवन इनने लम्बे नमय नक कार्य-कारण-सम्बन्वपर श्रवलम्बित मालूम होता है श्रीर वहाँ कोई स्थिति श्राकस्मिक नही मिलती, तो जीवनके श्रारम्भमे उसमे कार्य-कारण नियम-को ग्रस्वीकार कर क्या हम उसे ग्राकस्मिक नहीं मान रहे हैं ? ग्राकिम-कता कोई सिद्धान्त नहीं है, क्योंकि उसमें कार्य-कारणके नियमोसे ही इनकार कर देना होता है, जिसके विना कोई वात सिद्ध नहीं की जा सकती। यदि कहे--माता-पिताका गरीर जैसे ग्रपने ग्रनुरूप पुत्रके गरीरको जन्म देता है, वैसे ही उनका मन तदनुरूप पुत्रके मनको जन्म देता है, तो कुछ हद तक ठीक होनेपर भी यह वात सर्वाशमे ठीक नहीं जैनती । यदि ऐसा होता, तो मन्दवृद्धि माता-पिताग्रोको प्रतिभागानी पुत्र, ऐमे ही प्रतिभागाली माता-पिताम्रोको मन्दबृद्धि पुत्र न उत्पन्न होते । पटितकी सतान बहुवा मूर्ख देखी जाती है । ये दिक्कते हट जाती है, यदि हम जीवन-प्रवाहको इस शरीरके पहलेसे जान ले। फिर तो हम कह सकते है, हर एक पूर्व जीवन परिवर्ती जीवनको निर्माण करता है। जिस प्रकार यानसे निकला लोहा, पिघलाकर बना कच्चा लोहा ग्रीर प्रनेको बार ठडा ग्रीर गरम करके वना फीलाद तीनो ही लोहे हैं, तो भी उनमे नस्कारकी मात्रा जैसी कम-ज्यादा है, उसीके अनुसार हम उन्हे कम-प्रविक नन्कृत पाते हैं। प्रतिभाशाली वालककी वृद्धि फीलादकी तरह पहलेके चिर-ग्रभ्यासमे सुसस्कृत है। मानसिक अभ्यासका यद्यपि स्मृतिके रूपमे मर्वया उप-स्थित रहना श्रत्यावश्यक नहीं है, परन्तु तदनुमार न्यूनाधिक नस्कृत

तो बहुत जरूरी है। इस जन्ममे भी कालेज छोडनेके बाद, कुछ ही वर्षीमे पाठ्य-पुस्तकोके रटे हुए वहुतसे नियम, मूत्र भूल जाते है, लेकिन इसका मतलव यह नही कि सारे अध्ययनका परिश्रम व्यर्थ जाता है। ताजे घडेमे कुछ दिन रखकर निकाल लिये गये घीकी भाँति, भूल जानेपर भी जो विद्याध्ययन-संस्कार मनके भीतर समा गया रहता है, वही जिक्षाका फल है। कालेज छोडे वर्पों हो जावे, एव पढी वातोको भूल जानेपर भी, जैसे मनुष्यकी मानसिक सस्कृति उसके पूर्वके विद्याभ्यास को प्रमाणित करती है, उसी प्रकार शैशवमे भलकनेवाले प्रतिभाको वयो न पूर्वके श्रभ्यासका परिणाम माना जाय<sup>?</sup> वस्तुत श्रानुविशकता श्रीर वाता-वरण मानसिक अक्तिके जितने अअके कारण नहीं है--श्रीर ऐसे अअ काफी है (मेथाविता-मन्दबुद्धिता, भद्रता-नृशसता श्रादि कितने ही प्रपैतृक गुण मनुष्यमे अकसर दिखाई पडते हैं) उनका कारण इससे पूर्वके जीवन-प्रवाहमे ढुँढना पडेगा । एक तरुण वडी तपस्यासे प्रव्ययनकर जिस समय उत्तम श्रेणीमे एम० ए० पास करता है, उसी समय ग्रपने परिश्रमका पारितोपिक पाये विना उसका यह जीवन समाप्त हो जाता है, उसके इस परिश्रमको शरीरके साथ विनष्ट हो गया माननेको अपेक्षा क्या यह यन्छा नहीं है कि उसे प्रतिभाशाली शिशुके साथ जोड़ दिया जाय ? श्रपडित माता-पिताके ग्रसाघारण गणितज्ञ, संगीतज्ञ विशु देखे गये हैं। उक्त क्रमसे विचारनेपर हमें मालूम होता है कि हमारा इस गरीरका जीवन-प्रवाह एक सुदीर्घ जीवन-प्रवाहका छोटा-सा वीचका ग्रश है, जिसका पूर्वकालीन प्रवाह चिरकालसे ग्रा रहा है, ग्रीर परकालीन भी चिरकाल तक रहेगा। चिरकाल ही हम कह सकते है, क्योकि अनन्तकाल कहनेपर श्रनंतकालसे सचित रागिमे कुछ वर्षोका संचित सस्कार कोई विशेष प्रभाव नही रख सकता, जैसे खारे समुद्रमें एक छोटी-मी मिश्रीकी डली। जीवनमें हम प्रभाव होता देखते हैं, ग्रीर व्यक्ति ग्रीर समाज वेहतर वनने-की इच्छा रखकर तभी प्रयत्न कर सकते है, यदि जीवनकी संस्कृतिको श्रनन्तकालसे प्रयत्नका नहीं, विन्क एक परिमित कालके प्रयत्नका परि-

णाम मान ले। वस्तुत अनन्तकाल और अकाल दोनो हो भिन्न-भिन्न मानिसक संस्कृतियोके भेदको आकस्मिक बना देते हैं। जीदन-प्रवाह इस शरीरसे पूर्वसे आ रहा है, और पीछे भी रहेगा, तो भी अनदि और अनन्त नहीं है। इसका आरम्भ तृष्णा या स्वार्थपरतासे हैं, और तृष्णाके क्षयके साथ इसका क्षय हो जाता है।

जीवन-प्रवाहको इस गरीरसे पूर्व और पश्चात्काल भी माननेपर हम निकम्मे-से-निकम्मे श्रादमीको भी वेहतर वननेकी श्राणा दिला नकने हैं। किसी ऊँचे श्राद्मिके लिए, लोक, समाज या दूमरे व्यवितके उत्कर्षके लिए, तभी श्रपने इस जीवनका उत्सर्ग तक कर देनेवाले पुरुपोक्ती पर्याप्त सख्या मिल सकती है। तभी मनुष्य श्रपने श्रच्छे-युरे कर्मोके दायित्वको पूरी तरह समभ कर दूसरेके श्रपकारसे श्रपनेको रोकनेके लिए तैयार हो सकता है। समाजके हितके लिए व्यक्तियोका श्रात्म-शिवास वेदान के लिए तैयार रहा। एव समाजके श्रपकार करनेमे व्यक्तियोका श्रात्म-निगह ये दोनो वाते लोकको वेहतर बनानेके लिए श्रनिवार्यतया श्रावस्यक है। लोकोन्नति वस्तुतः इन्ही दा वातोपर निर्भर है। इनी जरीरको श्रादम मान लेनेपर उन दोनों वातोकेलिये श्रादमीको श्रेरक वस्तुका श्रत्मन्ताभाव यदि नही, तो इतना श्रभाव जहर हो जायगा, जिससे ऊपर वढनेकी गति एक जायगी, श्रीर फलत पोछेकी श्रोर

वुद्धकी शिक्षा और दर्शन इन चार सिद्धान्तोपर अवलिम्ब है। पहले तीनो सिद्धान्त बीद्ध धमंको दुनियाके अन्य धमोंस पृथक् करते हैं। ये तीनो सिद्धान्त भीतिकवाद और बुद्ध-धमें समान है। किन्नु चीयी वात, अथात् जीवन-प्रवाहको इसी शरीरतक परिमोमित न मानना, इने भौतिकवादसे पृथक् करता है, और साथ ही व्यवितकेनिये भविष्यको आशामय वनानेका यह एक सुदर उपाय है, जिसके विना किमी आदर्श-वादका कार्यरूपमे परिणत होना दुक्कर है।

चारो सिद्धान्तो मे पहले तीन, तीन वड़ी परतन्त्रताग्रोमे मनुष्पको

मुक्त कराते हैं । चौया श्राशामय भविष्यका सन्देश देता है श्रीर शील सदाचारकेलिये नीव बनाता है। चारोका जिसमें एकव सम्मेलन है, वही बुद्ध-धर्म है।

## हितीय अध्याय

#### गौतम बुद्ध ( ५६३-४⊏३ ई० पू० )

दो सदियो तकके भारतीय दार्शनिक दिमागंकि जवदंस्त प्रयासका श्रन्तिम फल हमें वृद्धके दर्शन—क्षणिक श्रनात्मवाद—के रूपमें मिलता है। श्रागे हम देखेंगे कि भारतीय दर्शनघाराश्रोमें जिमने काफी समय तक नई गवेपणाश्रोको जारी रहने दिया, वह यही घारा थी।—नागा-र्जुन, श्रसग, वसुववु, दिइ्नाग, धर्मकीति,—भारतके श्रप्रतिम दार्शनिक इसी घारामें पैदा हुए थे। उन्हींके ही उच्छिष्ट-भोजी पीछेंके प्राय. सारे ही दूसरे भारतीय दार्शनिक दिखलाई पडते हैं।

#### १-जीवनी

सिद्धार्यं गौतमका जन्म ५६३ ई० पू०के प्रासपाम हुन्ना था। उनके पिता शुद्धोदनको शाक्योका राजा कहा जाता है, किन्तु हम जानते हैं कि शुद्धोदनके साथ-साथ भिद्ध्यं श्रीर दण्डपाणि को भी शाक्योका राजा कहा गया; जिससे यही श्रयं निकलता है कि शाक्योंके प्रजातनकी गण-सस्या (=सीनेट या पार्लामेंट)के सदस्योको लिच्छ्रविगणकी भौति राजा कहा जाता था। सिद्धार्थकी माँ मायादेवी प्रपने मैके जा रही थी, उसी वक्त किपलवस्तुसे कुछ मीलपर लुम्बिनी नामक शालवनमें निद्धार्थं पैदा हुए। उनके जन्मसे ३१८ वर्ष वाद तथा अपने राज्यामिपेकके वीमवें साल श्रशोकने इसी स्थानपर एक पापाण स्तम्भ गाडा था, पो प्रव भी वहाँ

<sup>&#</sup>x27; चुल्लवग्ग (विनय-पिटक) ७, ("युद्धचर्या", पृ० ६०)

मीजूद है। सिद्धार्थके जन्मके सप्ताह वाद ही उनकी माँ मर गई, श्रीर उनके पालन-पोपणका भार उनकी मौमी तथा मौतेली माँ प्रजापती गौतमीके ऊपर पड़ा। तरुण सिद्धार्थको ससारमे कुछ विरक्त तथा श्रविक विचार-मग्न देख, शुद्धोदनको उर लगा कि कही उनका लडका भी साबुश्रोके वहकावेमे श्राकर घर न छोड़ जाये; इसकेलिए उसने पड़ोसी कोलिय गण (=प्रजातंत्र)की सुन्दरी कन्या भद्रा कापिलायनी (या यकोवरा)मे विवाह कर दिया। सिद्धार्थ कुछ दिन श्रीर ठहर गये, श्रीर इस वीचमें उन्हें एक पुत्र पैटा हुआ, जिसे अपने उठते विचार-चर्द्रके ग्रसनेकेलिए राहु समभ उन्होंने राहुल नाम दिया। वृद्ध, रोगी, मृत श्रीर प्रम्नजित (=मंन्यासी)के चार वृद्योको देख उनकी ससारसे विरक्ति पक्की हो गई, श्रीर एक रात चुपकेमे वह घरे निकल भागे। इसके वारेमें वृद्धने स्वयं चुनार (=स्मुमारिगरि)मे वत्सराज उदयके पुत्र वोविराज-क्मारसे कहा थां---

"राजकुमार ! बुद्ध होनेसे पहिले....मुक्ते भी होता था— 'मुखमे मुख नही प्राप्त हो सकता दु.खमें मुख प्राप्त हो सकता है।' इसलिए....में तरण बहुत काले केशोबाला ही, मुन्दर यीवनके साथ, प्रथम वयसमें माता-पिताको श्रश्रुमुख छोड़ घरसे....प्रव्रजित हुग्रा। ....(पहिले) श्रालार कालाम (के पास)....गया।...."

श्रालार कालामने कुछ योगकी विधियाँ वतलाई, किन्तु सिद्धार्थकी जिज्ञासा उससे पूरी नहीं हुई। वहाँसे चलकर वह उद्दक रामपृत्त (=उद्रक रामपृत्त) के पास गये, वहाँ भी योगकी कुछ वान सीख नके; किन्तु उसमें भी उन्हें सन्तोप नहीं हुग्रा। फिर उन्होंने वोचगयाके पास प्राय छैं वर्षों तक योग श्रीर अनगनकी भीषण तपस्या की। इस तपस्याके वारेमें वह खद कहते हैं—

"मेरा घरीर (दुर्बलता)की चरमसीमा नक पहुँच गया था। जैसे

<sup>ै</sup>मजिन्तम-निकाय, २।४।५ (ग्रनुवाद, पृ० ३४५) े वही, पृ० ३४८

.. प्रासीतिक (ग्रस्सी मालवाले)की गाँठ . वैम ही मेरे ग्रग प्रत्यग हो गए थे। . .जैमे ऊँटका पैर वैम ही मेरा कून्हा हो गया था। जैसे .. .सूग्रांकी (ऊँची नीची) पाँती देसे ही पीठके काँटे हो गये थे। जैसे शालकी पुरानी किंडयाँ टेढी-मेढी होती है, वैमी ही मेरी पाँमुं लियाँ हो गई थी। . .जैसे गहरे कूएमे तारा, वैम ही मेरी ग्रांचें दिखाई देती थी। जैसे कच्ची तोडी कटवी लीकी हवा-पूपमे चुचक जाती है, मुर्का जाती है, वैसे ही मेरे शिरकी खाल चुचक मुर्का गई थी। . उस ग्रनगनसे मेरे पीठके काँटे ग्रीर पैरकी खाल विलकुल सट गई थी। . यदि में पाखाना या पेनाव करनेकेलिए (उठता) तो वहीं महराकर गिर पडता। जब में कायाको सहराते हुए, हायमें गात्रको मसलता, तो. . .कायासे सडी जडवाले रोम भट पटने। . . . मनुष्य. . कहते—'श्रमण गीतम काला है' कोई . . . कहते—'. . . काला नहीं स्याम'। . कोई . . कहते—'. . . मगुरवर्ण है'। मेरा वैसा परिगुद्ध, गोरा (=परिन्थवदात) चमटेका रग नष्ट हो गया था। . .

"...लेकिन . मैंने इस (तपस्या) मे उस चरम.... दर्शन...को न पाया। (तव विचार हुन्ना) बोधि (= ज्ञान) केलिए क्या कोई दूसरा मार्ग है ?.... तव मुक्ते हुन्ना—'. . मैंने पिता (= शुद्धोदन) शाक्यके खेतपर जामुनकी ठडी छायाके नीचे बैठ. .. प्रथम ध्यानको प्राप्त हो विहार किया था, घायद वह मार्ग बोधिका हो। '...(किन्तु) इस प्रकारकी श्रत्यन्त छूज पतली कायसे वह (ध्यान-) सुख मिलना सुकर नहीं है।. फिर मै न्यूल श्राहार—दाल-भात—ग्रहण करने लगा।. . . उस नमय मेरे पास पांच निस् रहा करते थे।. . . जब मै स्यूल श्राहार. . . ग्रहण करने लगा। तो वह पांचो भिक्षु.... उदासीन हो चले गये। . . "

श्रागेकी जीवनयात्राके वारेमें बुद्ध अन्यत्र कहते हैं ---

धम० नि०, शश्ह (स्रनुवाद, पू० १०५)

"मैंने एक रमणीय भूभागमें, वनखडमे एक नदी (=िनरजना)को वहते देखा। उसका घाट रमणीय ग्रीर क्वेत था। यही ध्यान-योग्य स्थान है, (सोच) वहाँ वैठ गया। (ग्रीर)....जन्मनेके दुष्परिणामको जान....ग्रनुपम निर्वाणको पा लिया....मेरा ज्ञान दर्जन (= साक्षात्कार) वन गया, मेरे चित्तकी भुक्ति ग्रचल हो गई, यह ग्रन्तिम जन्म है, फिर ग्रव (दूसरा) जन्म नहीं (होगा)।"

सिद्धार्यका यह ज्ञान दर्शन था—दु स है, दु सका हेतु (=समुदय), दु सका निरोध-(=िवनाश) है ग्रीर दु स-िनरोधका मार्ग। 'जो धर्म (=वस्तुए घटनाए) है, वह हेतुस उत्पन्न होते हैं। उनके हेतुको, सुद्धने कहा। ग्रीर उनका जो निरोध है (उसे भी), ऐसा मत रखनेवाला महा श्रमण।"

सिद्धार्थने उनतीस सालकी आयु (५३४ ई० पू०)में घर छोडा। छै वर्ष तक योग-तपस्या करनेके वाद घ्यान और चिन्तन द्वारा ३६ वर्षकी आयु (५२८ ई० पू०)में बोधि (=ज्ञान)प्राप्त कर वह बुद्ध हुए। फिर ४५ वर्ष तक उन्होने अपने धर्म (=दर्शन)का उपदेश कर ८० वर्षकी उम्रमें ४८३ ई० पू०में कुमीनारा में निर्वाण प्राप्त किया।

#### २-साधारग विचार

बुद्ध होनेके वाद उन्होंने सबसे पहिले अपने ज्ञानका अधिकारी उन्हीं पाँचो भिक्षुत्रोको समभा, जो कि अनशन त्यागनेके कारण पितत समभ उन्हें छोड गये थे। पता लगाकर वह उनके आश्रम ऋपि-पतन मृगदाव (सारनाथ, वनारस) पहुँचे। बुद्धका पहिला उपदेश उसी शकाको हटानेके लिए था, जिसके कारण कि अनशन तोड आहार आरम्भ करनेवाले गीतम-

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> "ये धर्मा हेतुप्रभवा हेतुं तेषां तयागतो ह्यवदत् । तेषां च यो निरोध एवंवादी महाश्रमणः।" <sup>३</sup>कसया, जिला गोरखपुर ।

को वह छोड ग्राये थे। बृद्धने कहा ---

"भिक्षुग्री । इन दो ग्रितियो (=चरम-पयो)को.. नहीं नेवन करना चाहिए।—(१) . काम-मुन्वमें लिप्त होना,... (२). गरीर पीडामें लगना।—इन दोनों ग्रितियोकों छोट . (मै)ने मध्यम-मार्ग खोज निकाला है, (जो कि) प्रांख देनेवाला, ज्ञान करानेवाला गान्ति (देने)वाला है। . यह (मध्यम-मार्ग) यहीं ग्रायं (=श्रेष्ट) ग्रप्टागिक (=ग्राह ग्रगोवाला)मार्ग है, जैमे कि—ठीक दृष्टि (=दर्गन), ठीक सकल्प, ठीक वचन, ठीक वर्म, ठीक जीविका, ठीक प्रयत्न, ठीक स्मृति ग्रीर ठीक ममाधि।. ."

#### (१) चार श्रार्व-सत्त्य---

दु ख, दु ख-ममुदय (०हेतु), दु स निरोध, दु सिनरोधगामी मार्ग— जिनका जित्र ग्रभी हम कर चुके हैं, टन्हें बुट्टने <mark>श्रार्य-सत्त्य</mark>—श्रेप्ट सच्चा-इयाँ—कहा है ।

क. दु:ख-सत्त्यकी व्यारया करते हुए बुढ़ने कहा है—"जन्म भी दु ख है, बुढ़ापा भी दु य है, मरण.... शोक-रदन—मनकी विकता— हैरानगी दु ख है। श्र-प्रियसे सयोग, प्रियने वियोग भी दु स है, एच्छा करके जिसे नहीं पाता वह भी दु स है। सक्षेपमे पाँचो उपादान स्कन्ध दु स है।"

(पाँच उपादान स्कंघ) — रूप, वेदना, सज्ञा, सस्कार, विज्ञान— यही पाँचो उपादान स्कब है।

(a) रूप-चारो महाभूत--पृथिवी, जल, वाय्, श्रन्नि, यह रूप-उपादान स्कध है।

<sup>&#</sup>x27; "धर्मचक्रप्रवर्त्तन-सूत्र"—सयुत-निकाय ४४।२।१ ("बुद्धचर्या", पृ०२३)

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> महासत्तिपट्टान-सुत्त (दोघ-निकाय, २।६)

- (b) वेदना—हम वस्तुग्रो या उनके विचारके नम्पकंमे ग्रानेपर जो सुख, दुख, या न मुख-दुखके रूपमें ग्रनुभव करते हैं, इसे ही वेदना स्कथ कहते हैं।
- (c) संज्ञा—वेदनाके वाद हमारे मस्तिप्कपर पहिलेसे ही श्रकित संस्कारो द्वारा जो हम पहिचानते हैं—'यह वही देवदत्त हैं', इसे सज्ञा कहने हैं।
- (d) संस्कार—रूपोकी वेदनायो ग्रौर सज्ञायोका जो सस्कार मस्तिप्कपर पडा रहता है, ग्रौर जिसकी सहायतासे कि हमने पहि-चाना—'यह वही देवदत्त हैं', इसे संस्कार कहते हैं।
  - (e) विज्ञान-चेतना या मनको विज्ञान कहते है।

ये पांचो स्कथ जब व्यक्तिकी तृष्णाके विषय होकर पास ग्राते है, तो इन्हें ही उपादान स्कंध कहते हैं। बुद्धने इन पाँचो उपादान-स्कंधोको दु ख-रूप कहा है।

ख. दु:ख हेतु—दु खका हेतु क्या है ? तृष्णा—काम (भोग) की तृष्णा, भवकी तृष्णा, विभवकी तृष्णा। दिन्द्रियों जितने प्रिय विषय या काम है, उन विषयों साथ संपर्क, उनका ख्याल, तृष्णाको पैदा करता है। "काम (—प्रिय भोग) केलिए ही राजा भी राजाग्रोसे लड़ते हैं, क्षत्रिय भी क्षत्रियोंसे, ब्राह्मण भी बाह्मणोंसे, गृहपित (—वैश्य) भी गृहपितसे, माता भी पुत्रसे, पुत्र भी मातासे, पिता पुत्रसे, पुत्र पितासे. मार्ड माईसे, वहिन माईसे, भाई विहनसे, मित्र मित्रसे लड़ते हैं। वह ग्रापसमें कलह-विग्रह-विवाद करते एक दूसरेपर हाथसे भी, दंडसे भी, शस्त्रसे भी ग्राह्मण करते हैं। वह (इससे) मर भी जाते हैं, मरण-समान दु.खको प्राप्त होते हैं।"

ग. दु:ख-विनाश—उसी तृष्णाके म्रत्यन्त निरोव, परित्याग विनाशको दुख-निरोध कहते हैं। प्रिय विषयो म्रौर तिद्वपयक विचारो-विकल्पोंमे जब तृष्णा छूट जाती है, तभी तृष्णाका निरोध होता है।

१ मज्भिम-निकाय, १।२।३

तृष्णाके नाग होनेपर उपादान (=विपयोके नग्रह करने)का निरोध होता है। उपादानके निरोधसे भव (=लोक)का निरोध होता है, भव निरोधसे जन्म (=पुनर्जन्म)का निरोध होता है। जन्मके निरोधने बुढापा, मरण, शोक, रोना, दुख, मनकी खिन्नता, हैरानगी नष्ट हो जानी है। इस प्रकार दूखोका निरोध होता है।

यही दु खनिरोध बुद्धके सारे दर्शनका केन्द्र-विन्दु है।

घ. दु:ख-विनाशका मार्ग—दुख निरोधकी श्रोर ले जानेवाला मार्ग वया है ?—श्रायं श्रष्टागिक मार्ग जिन्हें पहिले गिना श्राए है। श्रायं-श्रष्टागिक मार्गकी श्राठ वातोको ज्ञान (=प्रज्ञा), सदाचार (=शील) श्रीर योग (=समाधि) इन तीन भागो (=स्कथो)मे वाँट-नेपर वह होते है—

(क) ठीक ज्ञान---

(a) ठीक (=सम्यग्) दृष्टि—कायिक, वाचिक, मानसिक, भले वुरे कमिक ठीक-ठीक ज्ञानको ठीक दृष्टि कहते हैं। भले वुरे कमें उस प्रकार है—

बुरे कर्म भने कर्म { १ हिंसा ग्र-हिमा कायिक { चोरी ग्र-चोरी ३ (यौन) व्यभिचार ग्र-व्यभिचार

|        | ४. मिथ्याभाषण | - ग्र-मिथ्याभाषण         |
|--------|---------------|--------------------------|
| वाचिक  | ४. चुगली      | न-चुगली                  |
| 71177  | ६. कटुमापण    | श <del>्र-कट</del> ुभाषण |
|        | ७. वकवास      | न-बकवास                  |
|        | ( ८. लोभ      | ग्र-लोभ                  |
| मानसिक | ६. प्रतिहिंसा | ग्र-प्रतिहिंसा           |
|        | १० भृठी वारणा | न-भूठी घारणा             |

'दु ख, हेतु, निरोघ, मार्गका ठीकसे ज्ञान ही ठीक दृष्टि (=दर्शन) कही जाती है।

(b) ठीक संकल्प—राग-, हिंसा-, प्रतिहिंसा-,रिहत सकल्पको ही ठीक सकल्प कहते हैं।

#### (ख) ठीक श्राचार-

- (a) ठीक वचन---भूठ, चुगली, कटुभाषण श्रीर वकवाससे रहित सच्ची मीठी वातोका बोलना।
  - (b) ठीक कर्म-हिंसा-चोरी-व्यभिचार-रहित कर्म ही ठीक कर्म है।
- (c) ठीक जीविका—भूठी जीविका छोड़ सच्ची जीविकासे गरीर-यात्रा चलाना । उस समयके शासक-शोपक समाजद्वारा अनुमोदित सभी जीविकाओमें सिर्फ प्राणि हिंसा संवधी निम्न जीविकाओको ही वुद्धने भूठी जीविका कहा —

"हथियारका व्यापार; प्राणिका व्यापार, मांसका व्यापार, मधका व्यापार, विषका व्यापार।"

#### (ग) ठीक समाधि--

(a) ठीक प्रयत्न (= व्यायाम)—इन्द्रियोपर संयम, बुरी भाव-नाम्रोंको रोकने तथा ग्रच्छी भावनाम्रोंके उत्पादनका प्रयत्न, उत्पन्न ग्रच्छी

<sup>&</sup>lt;sup>र</sup> श्रंगुत्तर-निकाय, ५

भावनाम्रोको कायम रखनेका प्रयतन-ये ठीक प्रयतन है।

- (b) ठीक स्मृति—काया, वेदना, चित्त ग्रीर मनके धर्मोकी ठीक स्थितियो—उनके मलिन, क्षण-विष्वमी ग्रादि होने—का नदा न्मरण रखना।
- (c) ठीक समाधि— "चित्तकी एकाग्रताको समाधि कहते है"। ठीक समाधि वह है जिसमे मनके विक्षेपोको हटाया जा सके। बुढ़की शिक्षाग्रोको श्रत्यन्त मक्षेपमे एक पुरानी गाथामे इसंतरह कहा गया है—

"सारी बुराइयोका न करना, श्रीर ग्रच्छाउयोका मपादन करना; ग्रपने चित्तका सयम करना, यह बुद्धकी शिक्षा है।"

श्रपनी शिक्षाका क्या मुर्य प्रयोजन है, इसे बुद्धने इन तरह बत-लाया है<sup>3</sup>—

"भिक्षुग्रो । यह ब्रह्मचर्य (=भिक्षुका जीवन) न लाभ-नत्कार-प्रगसा केलिए हैं, न शील (=सदाचार)की प्राप्तिकेलिए, न समाधि प्राप्तिके-लिए, न ज्ञान=दर्शनकेलिए हैं । जो न ग्रटूट चित्तकी मृक्ति हैं, उसीकेलिए

. यह ब्रह्मचर्य है, यही सार है, यही उसका श्रन्त है।

बुद्धके दार्गिनक विचारोको देनेसे पूर्व उनके जीवनके वाकी श्रयको समाप्त कर देना जरूरी है।

सारनाथमे ग्रपने धर्मका प्रथम उपदेश कर, वही वर्षा विता, वर्षाके ग्रन्तमें स्थान छोडते हुए प्रथम चार मासोमे हुए ग्रपने साठ जिप्योको उन्होने इस तरह सबोधित किया—

"भिक्षुत्रों। बहुत जनोके हितकेलिए, बहुत जनोके सुराकेलिए, लोकपर दया करनेकेलिए, देव-मनुष्योके प्रयोजन-हित-सुराकेलिए विचरण करो। एक साथ दो मत जाग्रो।...में भी...उरवेला...सेनानो-गाममे . धर्म-उपदेशकेलिए जा रहा हूँ।"

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>स० नि०, १।५।४ <sup>१</sup>स० नि०, १।३।६ <sup>१</sup>सयुतस-नि०, ४।१।४

इसके वाद ४४ वर्ष । वृद्ध जीवित रहे । इन ४४ वर्षोके वरसातके तीन मासोको छोड वह वरावर विचरते, जहाँ-तहाँ ठहरते, लोगोको अपने धर्म श्रीर दर्शनका उपदेश करते रहे । वृद्धने वृद्धत्व प्राप्तिके वादकी ४४ वर सातोको निम्न स्थानोपर विताया था—

| स्यान                      | <b>ફ</b> | स्थान                    | ई० पू०   |
|----------------------------|----------|--------------------------|----------|
| (लुविनी जन्म               | પ્રદરૂ)  | वीच)                     | ५१७      |
| (वोषगया वुद्धत्वमें        | ५२५)     | १३. चालिय पर्वत (वि      | हार) ५१६ |
| १. ऋषिपतन (सारनाथ          | ा) ५२=   | १४. श्रावस्ती (गोडा      | ) ५१५    |
| २-४. राजगृह                | १२७-२५   | १५. कपिलवस्तु            | प्र१४    |
| ५. वैशाली                  | ५२४      | १६. ग्रालवी (ग्ररवल      | .) ४१३   |
| ६ मंकुल पर्वत (विहार       | र) ५२३   | १७. राजगृह               | ५१२      |
| ७ (त्रयस्त्रिश ?)          | ५२२      | १८ चालिय पर्वत           | ५११      |
| द सुसुमारगिरि(≕चुन         | ार)५२१   | १६. चालिय पर्वत          | ५१०      |
| ६. कौशाम्बी (इलाहावाद) ५२० |          | २० राजगृह                | 30 K     |
| १०. पारिलेयक (मिर्जापुः    | र) ५१६   | २१-४५ श्रावस्ती          | ५०५-४८४  |
| ११. नाला (विहार)           | ५१८      | ४६ वैशाली                | ४८३      |
| २२. वैरजा (कन्नीज-मयुराके  |          | (कुसीनारामे निर्वाण ४८३) |          |

ं उनके विचरणका स्थान प्रायः सारे युक्त प्रान्त श्रीर सारे विहार तक सीमित था। इससे वाहर वह कभी नहीं गये।

#### (२) जनतंत्रवाद---

हम देख चुके हैं, कि जहाँ वुद्ध एक श्रोर श्रत्यन्त भोग-मय जीवनके विरुद्ध थे, वहाँ दूसरी श्रोर वह शरीर सुखानेको भी मूर्खता समभते थे। कर्मकाड, भक्तिकी श्रपेक्षा उनका भुकाव ज्ञान श्रीर वुद्धिवादकी श्रोर

<sup>&#</sup>x27;बुद्धके जीवन श्रीर मुख्य-मुख्य उपदेशोंको प्राचीनतम सामग्रीके श्राघारपर मैने "बुद्धचर्या"में संगृहीत किया है।

ज्यादा था। उनके दर्शनकी विशेषताको हम ग्रमी कहनेवाले है। इन सारी वातोंके कारण ग्रपने जीवनमे ग्रौर वादमे भी बुद्ध प्रतिभागाली व्यक्तियोको श्राकपित करनेमें समर्थ हुए। मगधके मारिपुत्र, मीद-गल्यायन, महाकाश्यप ही नहीं, सुदूर उज्जैनके राजपुरोहिन महा-कात्यायन जैसे विद्वान् ब्राह्मण उनके दिप्य वने जिन्होने ब्राह्मणोके धर्म श्रीर स्वार्थके विरोधी वीद्धधमंके प्रति बाह्मणोमे कटुता फैलने--वानकर प्रारभिक सदियोमे—से रोका। मगधका राजा विविसार बुद्धका अनयायी था। कोसलके राजा प्रमेनजित्को इसका बहुत श्रभिमान या कि वृद्ध भी कोसल क्षत्रिय है श्रीर वह भी कोमल क्षत्रिय। उसने बुद्धका श्रीर नजदीकी वननेकेलिए शाक्यवशकी कन्याके साथ व्याह किया था। शास्य-, मल्ल-, लिच्छवि-प्रजातत्रोमें उनके अनुयायियोकी भारी सख्या थी। बुद्धका जन्म एक प्रजातत्र (शाक्य)में हुआ था, श्रीर मृत्यु भी एक प्रजातत्र (मल्ल) हीमे हुई। प्रजातन-प्रणाली उनको कितनी प्रिय थी, यह उमीसे मालूम है, कि ग्रजातशत्रुके माथ भ्रच्छा संबंध होनेपर भी उन्होने उसके विरोधी वैशालीके लिच्छवियोकी प्रशसा करते हुए राष्ट्रके श्रपराजित रखनेवाली निम्न सात बाते बतलाई -

(१) बरावर एकत्रित हो सामूहिक निर्णय करना; (२) (निर्णयके श्रनुसार) कर्त्तव्यको एक हो करना, (३) व्यवस्या (च्लानून ग्रीर विनय)का पालन करना, (४) वृद्धोका मत्कार करना; (५) स्त्रियो-पर जवर्दस्ती नही करना, (६) जातीय धर्मका पालन करना, (७) धर्माचार्योका सत्कार करना।

इन सात वातोमं सामूहिक निर्णय, नामूहिक कर्त्तव्य-पानन, स्त्री-स्वातव्य प्रगतिके अनुकूल विचार थे, किन्तु वाकी वानोपर जोर देना यही-वतलाता है, कि वह तत्कालीन सामाजिक व्यवस्थामे हस्तक्षेप नही फरना

<sup>&#</sup>x27; देखो, महापरिनिव्याण-सुत्त (दो० नि०, २।३), "युद्धचर्यां", पृष्ठ ५२०-२२

चाहते थे। वैयक्तिक तृष्णाके दुष्परिणामको उन्होने देखा था। दु खोंका कारण यही तृष्णा है। दु खोंका चित्रण करते हुए उन्होने कहा था —

"चिरकालसे तुमने ...माता-पिता-पुत्र-दुहिताके मरणको सहा, . भोग-रोगकी श्राफतोको सहा, प्रियके वियोग, श्रप्रियके संयोगसे रोते त्रन्दन करते जितना श्राँसू तुमने गिराया, वह चारो समुद्रोंके जलसे भी ज्यादा है।"

यहाँ उन्होने दु ख ग्रौर उसकी जड़को समाजमे न स्याल कर व्यक्तिमें देखनेकी कोिका की। भोगकी तृष्णाकेलिए राजाग्रो, क्षत्रियो, ब्राह्मणो, वैश्यो, सारी दुनियाको भगड़ते मरते-मारते देख भी उस तृष्णाको व्यक्तिसे हटानेकी कोशिश की। उनके मतानुसार मानो, काँटोंसे वैचनेकेलिए सारी पृथिवीको तो नही ढाँका जा सकता है, हाँ, ग्रपने पैरोंको चमडेसे ढाँक कर काँटोसे वचा जा सकता है। वह समय भी ऐसा नहीं था, कि वुद्ध जैसे प्रयोगवादी दार्शनिक, सामाजिक पापोंको सामाजिक चिकित्सासे दूर करनेकी कोशिश करते। तो भी वैयक्तिक सम्पत्तिकी वुराडयोको वह जानते थे, इसीलिए जहाँ तक उनके ग्रपने मिक्षु-संघका संबंध था, उन्होने उसे हटाकर भोगमें पूर्ण साम्यवाद स्थापित करना चाहा।

### (३) दुःख-विनाश-मार्गकी त्रुटियाँ---

वुद्धका दर्शन घोर क्षणिकवादी हैं, किसी वस्तुको वह एक क्षणसे ग्रिंगिक ठहरनेवाली नहीं मानते, किन्तु इस दृष्टिको उन्होंने समाजकी ग्राधिक व्यवस्थापर लागू नहीं करना चाहा। सम्पत्तिशाली गासक-शोपक-समाजके साथ इस प्रकार गान्ति स्थापित कर लेनेपर उनके जैमे प्रतिभाशाली दार्गनिकका ऊपरके तवकेमे सम्मान वढना लाजिमी था। पुरोहित-वर्गके कूटदंत, सोणदं जैसे घनी प्रभुतागाली ब्राह्मण उनके ग्रिनुयायी वनते थे, राजा लोग उनकी ग्रावभगतकेलिए उतावले दिखाई पड़ते थे। उस वक्तका घनकुवेर व्यापारी-वर्ग तो उससे भी

<sup>&#</sup>x27;सं० नि०, १४

ज्यादां उनके सत्कारकेलिए ग्रपनी यैलियाँ खोले रहता या, जितने कि ग्राजके भारतीय महासेठ गाँचीकेलिए। श्रावस्तीके धनकुवेर मुदत्त (ग्रनाथिष्डक)ने सिक्केसे ढाँक एक भारी वाग (जेतवन) परीदकर वृद्ध ग्रीर उनके भिक्षुग्रोके रहनेकेलिए दिया। उसी गहरकी दूसरी मेठानी विशाखाने भारी व्ययके साथ एक दूसरा विहार (= मठ)पूर्वाराम वनवाया था। दक्षिण ग्रीर दक्षिण-पश्चिम भारतके साथ व्यापारके महान केन्द्र कौशाम्बीके तीन भारी सेठोने तो विहार बनवानेमें होडमी कर ली थी। सच तो यह है, कि बुद्धके धर्मको फैलानेमें राजाग्रोसे भी श्रिषक व्यापा-रियोने सहायता की। यदि बुद्ध तत्कालीन ग्राधिक व्यवस्थाके विलाफ जाते तो यह सुभीता कहाँसे हो सकता था?

### ३-दाशॅनिक विचार

"ग्रनित्य, दुःख, ग्रनात्म" इस एक सूत्रमे वृद्धका सारा दर्शन ग्रा जाता है । इनमें दुःखके वारेमे हम कह चुके है ।

(१) चिर्णिकवाद- चुद्धने तत्त्वोको विभाजन तीन प्रकारसे किया

है—(१) स्कन्ध, (२) ग्रायतन, (३) घातु ।

स्कन्ध पाँच है—हंप, वेदना, सज्ञा, सस्कार, विज्ञान। रपमे पृथिवी श्रादि चारो महाभूत शामिल है। विज्ञान चेतना या मन है। वेदना मुख-दु ख श्रादिका जो श्रनुभव होता है उसे कहते हैं। मज्ञा होय या श्रमिज्ञानवों कहते हैं। सस्कार मनपर वच रही छाप या वासनाको कहते हैं। इस प्रकार वेदना, सज्ञा, सस्कार—हंपके संपर्कते विज्ञान (=मन)की भियनित्र स्थितियाँ है। वुद्धने इन स्कधोको "श्र-नित्य संस्कृत (=एत)=

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> प्रगुत्तर-निकाय, ३।१।३४

भहावेदल्ल-सुत्त; म० नि०, १।४।३— "सज्ञा. वेदना विज्ञान .यह तीनों धर्म (=पदार्थ) मिलेजुले हैं, विलग नहीं विलग फरके इनका भेद नहीं जतलाया जा सकता।

प्रतीत्य समुत्पन्न क्षय घर्मवाला = व्यय, घर्मवाला = ... निरोघ (= विनाश) धर्मवाला" कहा है।

श्रायतन वारह है—छै इन्द्रियाँ (चक्षु, श्रोत्र, घ्राण, जिह्ना, काया या चमडा और मन) भ्रौर छै उनके विषय—रूप, शब्द, गघ, रस, स्प्रष्टव्य, भ्रौर धर्म (=वेदना, सज्ञा, संस्कार)।

थातु ग्रठारह है—उपरोक्त छै इन्द्रियाँ तथा उनके छै विषय; ग्रीर इन इन्द्रियो तथा विषयोके सपर्कसे होनेवाले छै विज्ञान (==चक्षु-विज्ञान, श्रीत्र-विज्ञान, घ्राण-विज्ञान, जिह्वा-विज्ञान, काय-विज्ञान ग्रीर मन-विज्ञान)।

विश्वकी सारी वस्तुए स्कन्ध, श्रायतन, धातु तीनोमेंसे किसी एक प्रिक्रियामे वाँटी जा सकती है। इन्हें ही नाम श्रीर रूपमें भी विभक्त किया जाता है, जिनमें नाम विज्ञानका पर्यायवाची है। यह सभी श्रिनित्य है—

"यह ग्रटल नियम है—....रूप (महाभूत) वेदना, संज्ञा सस्कार, विज्ञान (ये) सारे संस्कार (=कृत वस्तुए) ग्रनित्य है।"

"रूप...वेदना...सज्ञा...संस्कार...विज्ञान (ये पाँचो स्कंघ) नित्य, घ्रुव, व्याश्वत, ग्रविकारी नहीं है, यह लोकमें पंडितसम्मत (वात) है। मैं भी (वैसा) ही कहता हूँ। ऐसा कहने...समभाने ....पर भी जो नहीं समभता नहीं देखता, उस...वालक (च्मूर्ख) ....ग्रन्थे, वेग्रॉंख, ग्रजान...केलिए मैं क्या कर सकता हूँ।

रूप (भौतिक पदार्थ)की क्षणिकताको तो त्रासानीसे समका जा सकता है। विज्ञान (= मन) उससे भी क्षणभंगुर है, इसे दर्गाते हुए बुद्ध कहते हैं—

"भिक्षुग्रो! यह वित्क वेहतर हैं, कि ग्रजान .. (पुरुष) इस चार महाभूतोकी कायाको ही ग्रात्मा (—िनत्य तत्त्व) मान लें, किन्तु

चित्तको (वैसा मानना ठीक) नही । नो वयो ? .. चारो महाभूनोती यह काया एक . . दो . तीन . चार . पाच छै मात वर्ष तक भी मौजूद देखी जाती है; किन्तु जिने 'चित्त' 'मन' या 'विज्ञान' कहा जाता है, वह रात श्रीर दिनमें भी (पहिल्नेंस) दूसरा ही उत्पन्न होता है, दूसरा ही नष्ट होता है।"

बद्धके दर्शनमे श्रनित्यता एक ऐसा नियम है, जिसका कोई श्रपयाद नहीं है।

बुद्धका श्रनित्यवाद भी "दूसरा ही उत्पन्न होता है, दूसरा ही नष्ट होता है"के कहे श्रनुसार किसी एक मौलिक तत्त्वका वाहरी परिवर्त्तनमान नटी, विल्क एकका विलकुल नाय श्रीर दूसरेका विलकुल नया उत्पाद है।—मृद्ध कार्य-कारणकी निरन्तर या श्रविच्छिन्न सन्ततिको नहीं मानते।

(२)-प्रतीत्य-समुत्पाद—यद्यपि कार्य-कारणको वृद्ध प्रविच्छित सन्तित नही मानते, तो भी वह यह मानते है कि "इसके होनेपर यर होता है" (एकके विनाशके वाद दूसरेकी उत्पत्ति इनी नियमको दुन्दने प्रतीत्य-समुत्पाद नाम दिया है)। हर एक उत्पादका कोई प्रत्यय है। प्रत्यय श्रीर हेतु (=कारण) समानार्थक शब्द मालूम होते है, किन्तु बुद्ध प्रत्ययमे वही अर्थ नही लेते, जो कि दूसरे दार्शनिकोको हेतु या कारणमे श्रमिप्रेत है। 'प्रत्ययमे उत्पाद'का अर्थ है, वीतनेसे उत्पाद—यानी एकके बीन जाने नष्ट हो जानेपर दूसरेकी उत्पत्ति । बुद्धका प्रत्यय ऐसा हेतु है, जो किनी वस्तु या घटनाके उत्पन्न होनेसे पहिले क्षण सदा लुप्त होते देन्या जाता है। प्रतीत्य समृत्पाद कार्यकारण नियमको श्रविच्छित नहीं विच्छित्र प्रवाह विच्छित प्रतीत्य समृत्पाद क्रतिय-समृत्पादके इसी विच्छित प्रवाहको लेकर श्रागे नागार्ज्नने श्रपने शृन्ययादको विकसित किया।

<sup>&#</sup>x27;सयुत्त-नि०, १२।७ ''श्रित्मिन् नित इद भवति ।'' (म० नि०, १।४।=; श्रनुवाद, पृ० १४१)

Discontinuous continuity.

प्रतीत्य-समुत्पाद वृद्धके सारे दर्शनका श्राघार है, उनके दर्शनके समभनेकी यह कुजी है, यह खुद बुद्धने इस वचनसे मालूम होता है!—

"जो प्रतीत्य समृत्पादको देखता है, वह धर्म (=वृद्धके दर्शन)को देखता है, जो धर्मको देखता है, वह प्रतीत्य समृत्पादको देखता है। यह पाँच उपादान स्कंघ (रूप, वेदना, सज्ञा, संस्कार, विज्ञान) प्रतीत्य समृत्पन्न (=विच्छिन्न प्रवाहके तौरपर उत्पन्न) है।"

प्रतीत्य-समृत्पादके नियमको मानव व्यक्तिमे लगाते हुए, बुद्धने इसके वारह ग्रग (= द्वादशाग प्रतीत्य समृत्पाद) वतलाये हैं। पुराने उपनिपद्के दार्शनिक तथा दूसरे कितने ही ग्राचार्य नित्य घ्रुव, ग्रविनाशी, तत्त्वको ग्रात्मा कहते थे। बृद्धके प्रतीत्य-समृत्पादमे ग्रात्माकेलिए कोई गुजाइश न थी. इसीलिए ग्रात्मवादको वह महा-ग्रविद्या कहते थे। इस वातको उन्होने ग्रपने एक उपदेश में ग्रच्छी तरह समभाया है—

"साति केवट्टपुत्त भिक्षुको ऐसी बुरी दृष्टि (=धारणा) उत्पन्न हुई थी—में भगवान्के उपदिष्ट धर्मको इस प्रकार जानता हूँ, कि दूसरा नहीं बिल्क वही (एक) विज्ञान (=जीव) संसरण-संघावन (=ग्रावागमन) करता रहता है।"

वुद्धने यह वात सुनी तो वुलाकर पूछा---

" 'क्या सचमुच साति ! तुभे इस प्रकारकी वुरी वारणा हुई है ?'
'हाँ,....दूसरा नही वही विज्ञान (=जीव)संसरण-सवावन करता

'साति! वह विज्ञान क्या है?'

'यह जो, भन्ते ! वक्ता ग्रनुभव करता है, जो कि वहाँ-वहाँ (जन्म लेकर) ग्रच्छे बुरे कर्मोंके फलको ग्रनुभव करता है।'

· 'निकम्मे (=मोघपुरुष) ! तूने किसको मुक्ते ऐसा उपदेश करते

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> मज्भिम-नि०, १।३।८

र महातण्हा-संखय-सुत्तन्त, म० नि०, ११४१८ (ग्रनुवाद,पृ० १५१-८)

सुना ? मैने तो मोघपुरूप । विज्ञान (=जीव)को अनेक प्रकारने प्रतीत्य-समुत्पन्न कहा है—प्रत्यय (=विगत) होनेके विना विज्ञानका प्राहुर्भाव नहीं हो सकता (वतलाया है)। मोघपुरूप । न अपनी ठीकम न ममभी बातका हमारे ऊपर लाइन लगाता है।'

फिर भिक्षुत्रोको सवोधित करते हुए कहा---

"'भिक्षुग्रों। जिस-जिम प्रत्ययसे विज्ञान (=जीव) चेतना उत्पन्न होता है, वही उसकी सज्ञा होती है। चक्षुके निमित्तमे (जो) विज्ञान उत्पन्न होता है, उसकी चक्षुविज्ञान ही सज्ञा होती है। (इसी प्रकार) श्रोज-, श्राण-, रस-, काया, मन-विज्ञान सज्ञा होती है। ...जैने. . जिम जिस निमित्त (=प्रत्यय)से ग्राग जलती है, वही-वही उनकी मज्ञा होती है, ...काष्ट-श्राम तृण-ग्राम .तुप-श्राम .

".. 'यह (पाँच स्कन्ध) उत्पन्न है—यह अच्छी प्रकार प्रज्ञाने देखनेपर (श्रात्माके होनेका) सन्देह नष्ट हो जाता है न ?'

'हाँ, भन्ते <sup>1</sup>'

'भिक्षुग्रो ' 'यह (पाँच स्कन्ध) उत्पन्न है'--इम (विषयमे) तुम सन्देह-रहित हो न ?'

'हाँ, भन्ते !'

"भिक्षुग्रो । 'यह (पाँच स्कन्ध=भौतिक तत्त्व ग्रौर मन) उत्पन्न है',... 'यह ग्रपने ग्राहारसे उत्पन्न है' 'यह ग्रपने पाहारके निरोधसे निरुद्ध होनेवाला है'—यह ठीकने ग्रच्छी पकार जानना मुद्ध्य है न ?'

'हाँ, भन्ते ।'

'भिक्षुग्रो । तुम इस . .परिश्व (सु-)दृष्ट (विचार)में भी श्रासक्त न होना, रमण न करना, 'मेरा धन हैं'—न समभना, न नमना करना । बिल्क भिक्षुग्रो ! मेरे उपदेश किए धर्मको बेड़ें (=गून्त)के समान समभना, (यह) पार होनेकेलिए हैं, पवड रखनेकेलिए नर्श हैं।' साति केवट्टपृत्तके मनमें जैसे 'श्रात्मा है' यह श्रविद्या छाई थी, उस श्रविद्याका कारण समकाते हुए बुद्धने कहा—

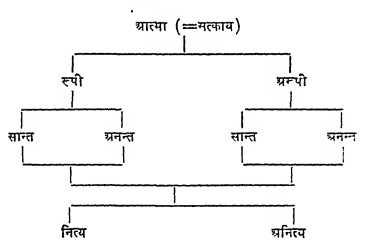
"सभी आहारोका निदान (=कारण) है तृष्णा ... उसका निदान वेदना ... उसका निदान स्पर्श ... उसका निदान छै आयतन (=पाँचो इन्द्रियाँ और मन) .. उसका निदान नाम और रूप ... उसका निदान विज्ञान . . उसका निदान सस्कार ... उसका निदान अविद्या।"

अविद्या फिर अपने चक्रको १२ अगोमें दुहराती है, इसे ही द्वादगाग प्रतीत्य-समृत्पाद कहते है---

तृष्णाकी उत्पत्तिकी कथा कहते हुए बुद्धने वही कहा है—
"'भिक्षुग्रो! तीनके एकत्रित होनेसे गर्भघारण होता है।...
(१) माता-पिता एकत्रित होते हैं, (२) माता ऋतुमती होती हैं, (३) गंधवं उपस्थित होता है।....तव माता गर्भको....नौ या दस मासके वाद जनती है।....उसको ...माता ग्रपने लोहित....दूधसे पोसती है। तव वह वच्चा (कुछ) वडा होनेपर... वच्चोंके खिलीने—वंका, घडिया, मुँहके लट्टू, चिंगुलिया, तराजू, गाडी, घनुही—मे खेलता है।....
(ग्रीर) वड़ा होनेपर.. . पाँच प्रकारके विषय-भोगो—(हप, गव्द, रस, गंध, स्पर्श)—का सेवन करता है। . वह (उनकी ग्रनुकृतता, प्रति-

कूलता श्रादिके श्रनुसार) श्रनुरोध (=राग), विरोधमे पटा मुन्यसय, दु खमय, न मुख-न दु खमय वेदनाको श्रन्भव करता है, उनका श्रिमनन्दन करता है। (इस प्रकार) श्रिमनन्दन करते उमे नन्दी (=नृष्णा) उत्पन्न होती है। वेदनाश्रोक विषयमें जो यह नन्दी (=तृष्णा है, (यही) उसका उपादान (=श्रहण करना या ग्रहण करनेकी उच्छा)है। '

(३) श्रनात्मवाद—युद्धके पहिले उपनिपद्के श्रापियोको हम आत्माके दर्शनका जवर्दस्त प्रचार करते देखते हैं। साथ ही उन समय चार्वाककी तरहके भौतिकवादी दार्शनिक भी थे, यह भी वतला चुके हैं। नित्यतावादियोके श्रात्मा-सवधी विचारोको वुद्धने दो भगोमें बांटा है, 'एक वह जिसमें श्रात्माको रूपी (इन्द्रिय-गोचर माना जाता है) दूसरेमे उसे श्र-रूपी माना गया हैं। फिर इन दोनो विचारवालोमें कुछ श्रात्माको श्रनन्त मानते हैं श्रीर कुछ सान्त (=परिन या श्रण्)। फिर ये दोनो विचारवालो नित्यवादी श्रीर श्रमत्यवादी दो भागोमे वेट है—



<sup>ै</sup> महानिदान-सुत्त, दी० नि०, २।१४ ("वृद्धचर्या", पृ० १३१, ३२)

श्रात्मवादकेलिए बुढ़ने एक दूसरा शब्द सत्काय-दृष्टि भी व्यवहृत किया है। सत्कायका अर्थ है, कायामें विद्यमान (=कायासे भिन्न अजर श्रमर तत्त्व)। श्रभी साति केवट्टपुत्तके विज्ञान (=जीव) के श्रावागमनकी बात करनेपर बुढ़ने उसे कितना फटकारा श्रीर श्रपनी स्थितिको स्पष्ट किया यह बतला चुके है। सत्काय (=श्रात्मा) की घारणाको बुढ़ दर्शन-संबंधी एक मारी बन्वन (=दृष्टि-सयोजन) मानते थे, श्रीर सच्चे ज्ञानकी प्राप्तिकेलिए उसके नष्ट होनेकी सबसे ज्यादा ज़रूरत समभते थे। बुढ़की शिष्या पिडता धम्मदिन्नाने श्रपने एक उपदेशमें पाँच उपादान (=श्रहण करनेकी इच्छासे युक्त)-स्कन्चोको सत्काय वतलाया है, श्रीर श्रावागमनकी तृष्णाको सत्काय-दृष्टिका कारण।

वुद्ध अविद्या और तृष्णासे मनुष्यकी सारी प्रवृत्तियोकी व्याख्या करते हैं। हम लिख आये हैं, कि कैसे जर्मन दार्शनिक शोपेन्हारने वुद्धकी इसी सर्वेगक्तिमती तृष्णाका वहुत व्यापक क्षेत्रमें प्रयोग किया।

लेकिन वृद्ध सत्काय-दृष्टि या ग्रात्मवादकी घारणाको नैसर्गिक नहीं मानते थे, इसीलिए जन्होंने कहा है—-

"उतान (ही) सो सकनेवाले (दुधमुँहे) ग्रवीघ छोटे वच्चेको सत्काय (=ग्रात्मवाद)का भी (पता) नही होता, फिर कहाँसे उसे सत्काय-दृष्टि उत्पन्न होगी?"

—यहाँ मिलाइए भेड़ियेकी माँदसे निकाली गई लड़की कमलासे, जिसने चार वर्षमें ३० शब्द सीखे ।

उपनिषद्के इतने परिश्रमसे स्थापित किए श्रात्माके महान् सिद्धान्तको प्रतीत्यसमृत्पादवादी बुद्ध कितनी तुच्छ दृष्टिसे देखते थे ?——

<sup>&#</sup>x27; चूलवेदल्ल-सुत्त, म० नि०, ११४१४ (ग्रनुवाद, पृ० १७६)

<sup>े</sup> महामालुंक्य-सुत्त, म० नि०, २।२।४ (श्रनुवाद, पृ० २५४)

<sup>&#</sup>x27; ''वैज्ञानिक भौतिकवाद ।'' पृष्ठ ६६-१०० ' मिल्किम-नि०, १।१।२-- ''श्रयं भिक्खवे ! केवलो परिपूरो वाल-धम्मो ।''

"'जो यह मेरा ग्रात्मा ग्रनुभव कर्ता, ग्रनुभवका विषय है, ग्रीर नर्हा-तहाँ (ग्रपने) भले वृरे कर्मोके विषयको ग्रनुभव करता है, वह मेरा ग्रात्मा नित्य=श्रुव=धारवन=ग्रपरिवर्तनशील है, ग्रनन्त वर्षो तक वैसा ही रहेगा'—यह भिक्षुग्रो । केवल भरपूर वाल-धर्म (=मृग्यं-विष्याम) है।"

श्रपने दर्शनमे श्रनात्मासे बुद्धको श्रभावात्मक बस्तु श्रभिप्रेन नहीं है। उपनिषद्में श्रात्माको ही नित्य, ध्रुव, वस्तु नत्त्य माना जाता था। बृद्धने उसे निम्न प्रकारसे उत्तर दिया—

(उपनिपद्)—ग्रात्मा=नित्य, ध्रुव=वस्तुसत् (वृद्ध)—ग्रन्-ग्रात्मा=ग्र-नित्य, ग्र-ध्रुव=वम्नुमन् इमीलिए वह एक जगह कहते है—

"रूप ग्रनात्मा है; वेदना ग्रनात्मा है, मज्ञा . मस्यार विज्ञान ...सारे धर्म ग्रनात्मा है।"

बुद्धने प्रतीत्य-समुत्पादके जिस महान् श्रीर व्यापक निद्धान्तका श्राविष्कार किया था, उसके व्यवत करनेकेनिए उन वक्त श्रभी भाषा भी तैयार नहीं हुई थी, इसलिए श्रपने विचारोको प्रकट करनेके वान्ते पहां उन्हें प्रतीत्य-समुत्पाद, सत्काय जैने कितने ही नये शब्द गटने पटं, वहां कितने ही पुराने शब्दोको उन्होंने श्रपने नये श्रयों प्रयुक्त विया। उपरोक्त उद्धरणमे धर्मको उन्होंने श्रपने साम श्रथमे प्रयुक्त किया। उपरोक्त उद्धरणमे धर्मको उन्होंने श्रपने साम श्रथमे प्रयुक्त किया। कि श्राजके साइसकी भाषामे वस्तुकी जगह प्रयुक्त होनेवाला घटना शब्दका पर्यायवाची है। 'ये धर्मा हेतु-प्रभवाः' (=जो धर्म हे वह हेनुने उत्यत है)—यहां भी धर्म विच्छिन्न-प्रवाहवाले विज्वके कण-नरम श्रवयदणो वतलाता है।

(४) श्र-भौतिकवाद—श्रात्मवादके बुद्ध जवदंस्त विरोधी ये नती; किन्तु, इससे यह श्रथं नहीं लेना चाट्गि, कि वह भौतिक (=जड) वादी थे। बुद्धके ममय कोसलदेशकी नालविका नगरीमें नौहित्य नामक एक झाद्धण

<sup>&#</sup>x27; चूलसच्चक-सुत्त, म० नि०, १।४।५ (घ्रनु०, पृ० १३८)

सामन्त रहता था। धर्मोके वारेमे उसकी वहुत वुरी सम्मित थीं — ससारमें (कोई ऐसा) श्रमण (=सन्यासी) या ब्राह्मण नहीं हैं, जो श्रच्छे धर्मको . . . . जानकर . . . . दूसरेको समकावेगा। भला दूसरा दूसरेकेलिए क्या करेगा? (नये नये धर्म क्या है), जैसे कि एक पुराने वधनको काटकर एक दूसरे नये बधनका डालना। इसी प्रकार में इसे पाप (= बुराई) श्रीर लोभकी वात समक्षता हैं।"

वुद्धने ग्रपने शील-समाधि-प्रज्ञा सवंधी उपदेश द्वारा उसे समभानेकी कोशिश की थी।

कोसलदेशमें ही एक दूसरा सामन्त—सेतव्याका स्वामी पायासी राजन्य था। उसका मत था<sup>3</sup>—

"यह भी नहीं हैं, परलोक भी नहीं हैं, जीव मरनेके वाद (फिर) नहीं पैदा होते, और अच्छे बुरे कर्मीका कोई भी फल नहीं होता।"

पायासी क्यों परलोक और पुनर्जन्मको नहीं मानता था, इसकेलिए उसकी तीन दलीले थी, जिन्हें कि बुद्धके शिष्य कुमार काश्यपके सामने उसने पेश की थी—(१) किसी मरेने लौटकर नहीं कहा, कि दूसरा लोक है; (२) धर्मात्मा ग्रास्तिक—जिन्हें स्वर्ग मिलना निश्चित है—मी मरनेसे ग्रनिच्छुक होते हैं; (३) जीवके निकल जानेसे मृत शरीरका न वजन कम होता है; और सावधानीसे मारनेपर भी जीवको कहींसे निकलते नहीं देखा जाता।

बुद्ध समभते थे, कि भौतिकवाद उनके ब्रह्मचर्य श्रीर समाधिका भी वैसा ही विरोधी है, जैसा कि वह श्रात्मवादका विरोधी है। इसीलिए उन्होंने कहा —

"'वही जीव है वही शरीर है', (दोनो एक है) ऐसा मत होनेपर

१ दीघ-निकाय, १।१२ (श्रनुवाद, पृ० ५२)

रदोघ-नि०, २।१० (ग्रनु०, पृ० १६६)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ग्रंगुत्तर-नि०, ३

ब्रह्मचर्यवास नहीं हो मकता। 'जीव दूसरा है गरीर दूनरा है' ऐसा मन (=दृष्टि) होनेपर भी ब्रह्मचर्यवास नहीं हो नकता।"

श्रादमी ब्रह्मचर्यवास (=सायुका जीवन) तव करता है, जब कि उम जीवनके वाद भी उसे फल पाने या काम पूरा करनेका श्रवमर मिलनेवाना हो। भौतिकवादीके वास्ते इसीलिए ब्रह्मचर्यवाम व्यर्थ है। नरीर श्रीर जीवको भिन्न-भिन्न माननेवाले श्रात्मवादीकेलिए भी ब्रह्मचर्यवाम व्यर्थ है; क्योंकि नित्य-ध्रुव श्रात्मामे ब्रह्मचर्य द्वारा नशोधन सवर्द्धनकी गुजाइन नहीं। इस तरह बुद्धने श्रपनेको श्रभौतिकवादी श्रनात्मवादीको स्थितिमे रक्खा।

(५) श्रनिश्वरवाद—वृद्धके दर्शनका जो रप—श्रनित्य, श्रनात्म, श्रतीत्य-समुत्पाद—हम देख चुके है, उसमे ईश्वर या ब्रह्मकी भी उनी तरह गुजाइक्ष नही है जैसे कि श्रात्माकी । यह मच है कि बृद्धने ईश्वर-वादपर उतने ही श्रविक व्याख्यान नही दिये है, जितने कि श्रनात्मवादपर । इससे कुछ भारतीय—साधारण ही नहीं जब्धप्रतिष्ठ पिदचमी टगके श्रोफेसर—भी यह कहते हैं, कि बृद्धने चुप रहकर इस तरहके बहुतमे उपनिपद्के सिद्धान्तोकी पूर्ण स्वीकृति दे दी हैं।

ईरवरका रयाल जहाँ श्राता है, उससे विश्वके लप्टा, भर्ता, हर्ता एक नित्यचेतन व्यक्तिका श्रयं लिया जाता है। वृद्धके प्रतीत्य-समृत्पादके ऐसे ईश्वरकी गुजाइन तभी हो सकती है, जब कि नारे "धर्मों"की भांति वह भी प्रतीत्य-समृत्पन्न हो। प्रतीत्य-समृत्पन्न होनेपर वह ईश्वर ही नहीं रहेगा। उपनिषद्में हम विश्वका एक कर्त्ता पाते हैं—

्र "प्रजापतिने प्रजाकी इच्छासे तप किया । . उसने तप करके जोटे पैदा किये।"

"ब्रह्म....ने कामना की ।.. .तप करके उसने इन सब (= विश्व)को पैदा किया । ..."

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> प्रश्नोपनिषद्, १।३-१३ <sup>१</sup> तैत्तिरीय, २।६

श्रिघ्याय २

"त्रात्मा ही पहिले ग्रकेला था।....उसने चाहा—'लोकोको सिरजूँ।' उसने इन लोकोंको सिरजा।"

वनाते है, इसे सुन लीजिए । मल्लोके एक प्रजातत्रकी राजधानी अनूपिया मे बुद्ध भागंव-गोत्र परिव्राजकसे इस वातपर वार्तालाप कर रहे हैं। ---

"भार्गव! जो श्रमण-त्राह्मण, ईश्वर (=इस्सर) या ब्रह्माके कर्त्ता-पनके मत (==ग्राचार्यक)को श्रेष्ठ वतलाते है, उनके पास जाकर में यह पूछता हूँ--- नया सचमुच श्रापलोग ईश्वर . . . . के कर्त्तापनको श्रेष्ठ वतलाते हैं ? मेरे ऐसा पूछनेपर वे 'हाँ' कहते हैं। उनसे मैं (फिर) पूछता हूँ-- 'आपलोग कैसे ईश्वर या ब्रह्माके कत्तीपनको श्रेष्ठ वतलाते हैं ?' मेरे ऐसा पूछनेपर....चे मुक्तसे ही पूछने लगते है।....मै उनको उत्तर देता हूँ—'....वहुत दिनोके वीतनेपर....इस लोकका प्रलय होता है । . . . . (फिर) बहुत काल वीतनेपर इस लोककी उत्पत्ति होती है। उत्पत्ति होनेपर शून्य ब्रह्म-विमान (= ब्रह्माका उडता फिरता घर) प्रकट होता है। तव (ग्राभास्वर देवलोकका) कोई प्राणी श्रायुके क्षीण होनेसे या पुण्यके क्षीण होनेसे....उस शून्य ब्रह्म-विमानमें उत्पन्न होता है ।....वह वहाँ वहुत दिनो तक रहता है । वहुत दिनो तक श्रकेला रहनेके कारण उसका जी ऊव जाता है, श्रीर उसे भय मालूम होने लगता है। -- 'ग्रहो दूसरे प्राणी भी यहाँ ग्रावें।'....

९ ऐतरेय, १।१ अञ्चपरा जिलामें कहीं पर, श्रनोमा नदीके पास था। ैपाथिकसुत्त, दी -नि०, ३।१ (भ्रनुवाद, पृ० २२३)

र बुद्धका यहाँ ब्रह्माके श्रकेले डरनेसे वृहदारण्यकके इस वाक्य (१।४।१-२)की ग्रोर इज्ञारा है।—"ग्रात्मा ही पहले था।.... उसने नजर दौड़ाकर श्रपनेसे दूसरेको नहीं देखा ।....वह भय खाने लगा। इसीलिए (ग्रादमी) श्रकेला भय खाता है।....उसने दूसरे (के होने)की इच्छा की....।"

दूसरे प्राणी भी श्रायुके क्षय होनेसे....शून्य ब्रह्म-विमानमे उत्पन होने हैं।.... जो प्राणी वहाँ पहिले उत्पन्न होना है, उनके मनमे होना है— 'मैं ब्रह्मा, महा ब्रह्मा, विजेता, श्र-विजिन, नैर्वज, यनवर्गी, ईश्वर, उनी निर्माता, श्रेष्ठ, स्वामी श्रीर भृत तथा भविष्योः प्राणियोना पिता हैं। मैने ही इन प्राणियोको उत्पन्न किया है।. . (त्रयोकि) मेरे ही मनमे यह पहिले हुआ था- 'दूसरे भी प्राणी यहाँ त्रावे ।' अत. मरे ही मनो उत्पन होकर ये प्राणी यहाँ श्राये हैं। श्रीर जो प्राणी पीछे उत्पन हुए, उनके मनमें भी उत्पन्न होता है 'यह प्रह्मा. ..ई वर ... कती .. है। .सो क्यो ? (इसलिए कि) हम लोगोने इनको पहिनेहीने यहाँ विद्यमान पाया, हम लोग (तो) पीछे उत्पन्न हुए।' ...द्रगरा प्राणी जव उस (देव-)कायाको छोटकर इस (नोक)मे भ्राते है।. . (जट उनमेंसे कोई) समाधिको प्राप्तकर उसमे पूर्वजन्मका न्मरण करता है, उसके आगे नहीं स्मरण करना है। वह कहना है—'जो वर हता .... ईश्वर. .. कर्ता . है, यह नित्य= ध्रुय है, गाय्वन, निवितार श्रीर सदाकेलिए वैसा ही रहनेवाला है। श्रीर जो तम लोग उस ब्रह्मा तारा उत्पन्न किये गये हैं (वह) अनित्य, अन्ध्रुव, अन्पान्, मरणगीन हैं।' रन प्रकार (ही तो) आप लोग ईश्वरका कर्त्तापन... वतलाते हैं? ब्ह .... फहते है-- '.... जैसा श्रायुष्मान गीतम वन नाते है, वैना ही एम लोगोने (भी) सुना है।"

उस वक्तकी—परपरा, चमत्कार, गव्दकी अधेरगर्दी प्रमाणमे रियरका यह एक ऐसा बेहतरीन खडन था, जिनमे एक बटा बारीक मज़ान भी शामिल है।

सृष्टिकत्तां ब्रह्मा (= र्रव्यर)का बुद्धने एक जगरपर श्रीर न्ध्म परि-हास किया है ।\*—

. . . . बहुत पहिले . . . . एक भिक्षुके मनमे यह प्रस्त ह्या—'ये चार

१ केबट्टसुत्त (दीघ-निकाय, १।११; अनुदाद, पृ० ७६-८०)

महाभूत—पृथिवी-वातु, जल-वातु, तेज-वातु, वायु-वातु—कहाँ जाकर विलकुल निरुद्ध हो जाते हैं ?'.... उसने... चातुर्महाराजिक देवताग्रों (के पास) जाकर.... (पूर्छी)....। चातुर्महाराजिक देवताग्रोने उस मिक्षुसे कहा—'....हम भी नहीं जानते....हमसे बढ़कर चार महाराजा' है। वे शायद इसे जानते हो. ..।'

.... 'हमसे भी वढकर त्रायस्त्रिश... याम....सुयाम.... तुपित (देवगण) . . . . सतुपितदेवपुत्र . . . . निर्माणरति (देवगण) . . . . सुनिर्मित (देवपुत्र)....परनिर्मितवशवर्ती (देवगण).....वशवर्ती नामक देवपुत्र .. . ब्रह्मकायिक नामक देवता है, वह शायद इसे जानते हो'।.... ब्रह्मकायिक देवतात्रोने उस भिक्षुसे कहा---'हमसे भी वहृत वढ चढकर ब्रह्मा है,... वह....ईश्वर, कर्त्ता, निर्माता ...श्रीर सभी पैदा हुए और होनेवालोके पिता है, शायद वह जानते हों।'.... (मिक्षुके पूछनेपर उन्होने कहा--) 'हम नही जानते कि ब्रह्मा (= ईव्वर) कहाँ रहते हैं।'. ..इसके वाद शीघ्रही महाब्रह्मा (= महान् इंग्वर) भी प्रकट हुग्रा। ... (भिक्षुने) महाब्रह्मासे पूछा--'.... ये चार महाभूत....कहाँ जाकर विलकुल निरुद्ध (= विलुप्त) हो जाते है ?'.... महाब्रह्माने कहा---'....में ब्रह्मा... ईश्वर.... पिता हूँ।'....दूसरी वार भी... महाब्रह्मासे पृछा---'....मै तुमसे यह नहीं पृछता, कि तुम ब्रह्मा....ईश्वर.. .पिता. .हो।.... में तो तुमसे यह पूछता हूँ—ये चार महाभूत . . . कहाँ . निरद्ध हो जाते हैं ?'....तीसरी वार भी. ..पूछा-तव महा-ब्रह्माने उस भिक्ष्की बाँह पकड़, (देवतास्रोंकी सभासे) एक स्रोर ले जाकर ....कहा-'हे भिक्षु, ये देवता....मुभे ऐसा सममते है कि.... (मेरे लिए) कुछ ग्रजात . . . ग्र-दृष्ट नहीं हैं . . . इसीलिए मैने उन लोगोंके सामने नहीं वतलाया। भिक्षु ! मैं भी नहीं जानता . . . यह तुम्हारा

<sup>&#</sup>x27; धृतराष्ट्र, विरूडक, विरूपाक्ष, वैश्रवण (=क्वेर)

ही दोप है .. कि तुम. . (बुद्ध)को छोट बाहरमे उस बातरी खोज करते हो।.. .चन्हीके... पास जाछो, . जैसा .. (ब्ह) कहे, वैसा ही समभो।'"

रमरण रखना चाहिए कि आज हिन्दूधमंमें उच्चरमे जो अयं लिया जाता है, वही अर्थ उम समय ब्रह्मा शब्द देना था। अभी विव और विष्णुको ब्रह्मामें ऊपर नहीं उठाया गया था। बृद्धनी उम परित्मपूर्ण कहानीका मजा तब आयेगा, यदि आप बहाँ ब्रह्माको जगह अन्तार या भगवान्, बुद्धकी जगह माक्मं और निध्नुकी जगह किसी सायारणमे मावर्म-अनुयायीको रखकर उमे दुहरायें। हजारो अन्विध्यमनीय चोजोपर विश्वास करनेवाले अपने समयके अन्ध श्रद्धालुओको बुद्ध वनलाना चात्ने थे, कि तुम्हारा ईंग्वर नित्य, श्रुव वर्गरह नहीं है, न वह मृष्टिको बनाता विगाडता है, वह भी दूसरे प्राणियोकी भांति जन्मने-मरनेपाला है। वह ऐसे अनिगनत देवताओं मिर्फ एक देवतामात्र है। बृद्धके ईंग्वर (= क्र्या) के पीछे "लाठी" लेकर पडनेका एक और उदाहरण नीजिए। अवके द्व स्वय जाकर "ईंग्वर"को फटकारने हैं —

"एक समय .. वक ब्रह्माको ऐसी ब्री धारणा हुई 'यों—'यत् (ब्रह्मालोक) नित्य, ध्रुव, शाय्वन, गुढ़, ग्र-च्युन, ग्रज, ग्रजर, ग्रमर है न च्युत होता है, न उपजता है। इससे ग्रामें दूसरा निस्सरण (फ्राचिनेण स्थान) नहीं है।' . तय में ब्रह्मालोकमें प्रवट हुन्ना। यक ब्रह्माने हुरसे ही मुक्ते ग्राते देखा। देखकर मुक्ते कहा—'ग्राप्तो मार्प! (मिन्न!) रवागत मार्प! चिरकालके बाद मार्प! (ग्रापना) यहाँ त्राना हुन्ना। मार्प! यह (ब्रह्मालोक) नित्य, ध्रुव, शाय्वत, ब्रजर ग्रमर ... है .।' ऐसा कहनेपर मैने कहा—'प्विटामें पण

<sup>&#</sup>x27;ब्रह्मनिमन्तिक-मुत्त (म० नि०, १।४।६; प्रनुवाद०, पृ० १६४-५)
'याज्ञवल्वयने गार्गीको ब्रह्मलोकसे प्रागेके प्रश्नको धिर गिरनेपा डर दिखलाकर रोक दिया था । (युह्दारण्यक ३।६)

है, ग्रहो! वक ब्रह्मा, ग्रविद्यामें पडा है, ग्रहो! वक ब्रह्मा, जो कि ग्रिनित्यको नित्य कहता है, ग्रशाश्वतको शाश्वत...।'...ऐसा कहने पर...वक ब्रह्माने .कहा—'मार्प! मै नित्यको ही नित्य कहता हूँ...।'...मैने कहा—....'... ब्रह्मा!...(दूसरे लोकसे) च्युत होकर तू यहाँ उत्पन्न हुग्रा।'...।"

ब्राह्मण ग्रन्थेके पीछे चलनेवाले ग्रन्थोकी भाँति विना जाने देखे ईश्वर (ब्रह्मा) ग्रीर उसके लोकपर विश्वास रखते हैं, इस भावको सम-भाते हुए एक जगह ग्रीर वृद्धने कहा है!—

वाशिष्ट ब्राह्मणने बुद्धसे कहा—'हे गीतम! मार्ग-अमार्गके नंवधमे ऐतरेय ब्राह्मण, छन्दोग ब्राह्मण छन्दावा ब्राह्मण,....नाना मार्ग वतन्ताते हैं, तो भी वह ब्रह्माकी सलोकताको पहुँचाते हैं। जैसे....ग्राम या कस्वेके पास वहुतसे, नाना मार्ग होते हैं, तो भी वे सभी ग्राममे ही जानेवाले होते हैं।'....

'वाशिष्ट ! ... त्रैविद्य द्राह्मणोमें एक त्राह्मण भी नहीं, जिसने त्रह्माको ग्रपनी ग्रांखसे देखा हो .... एक ग्राचार्य .... एक ग्राचार्य ... सातवी पीढी तकका ग्राचार्य भी नहीं।... ग्राह्मणोके पूर्वज, ऋषि मत्रोंके कर्त्ता, मत्रोंके प्रवक्ता ... ग्रष्टक, वामक, वामदेव, विश्वामित्र, यमदिन, ग्रिगरा, भरद्वाज, विश्वष्ट, कञ्यप, भृगु—में क्या कोई हैं,

<sup>&#</sup>x27;तेविज्ज-सुत्त (दी० नि० १।१३, प्रनुवाद, पृ० ५७-६)

³ऋग्वेदके ऋषियों में वासकका नाम नहीं है, श्रिगराकाभी श्रपना मंत्र नहीं है, किंतु श्रिगराके गोत्रियोके ४७से ऊपर स्वतहे। (ऋक् ११३४१३६; ६११४; पा४७-४८, ६४, ७४, ७६, ७८-७६, ८१-८४, ८७, ८८-९१४, ३०, ३४-३६, ३६-४०, ४४-४६, ५०-५२, ६१, ६७, (२२-३२), ६६, ७२, ७३, ८३, ६४, ६७, (४५-५८), १०८ (८-११), ११२; १०१४२-४४, ४७, ६७-६८, ७१, ७२, ८२, १०७, १२८, १६४, १७२-७४ वाकी श्राठ ऋषियोंके वनाए ऋग्-मंत्र इस प्रकार है—

....जिसने ब्रह्माको ग्रपनी ग्राँग्वीम देखा हो।... 'जिसको न जानते हैं, न देखते हैं उसकी मखोकताकेलिए मार्ग उपदेश करने हैं।' ....वाजिष्ट ! (यह तो वैसे ही हुआ), जैने अन्योकी पानि एक

|                                                                                                                                                      | •                                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ol> <li>श्रष्टक (विश्वामित्र-पुत्र)</li> <li>वामक</li> <li>वामदेव (वृहदुक्य, मूर्धन्वा, श्र<br/>पिता)</li> <li>विश्वामित्र (कृशिक-पुत्र)</li> </ol> | % 818-88, 88-48<br>% 318-88, 38-48,<br>% 818-88, 88-48<br>% 818-88, 84-48<br>% 818-88, 84-48 |
| ४. जमदिन्त (भागंव)<br>६. श्रंगिरा<br>७. भरद्वाज (वृहस्पति-पुत्र)                                                                                     | \$08 (83-88)<br>\$08 (83-88)<br>\$ 5160; \$182,84,<br>80 (88-85)<br>0 0<br>80 618-88,88-30,  |
| ८. विशव्ट (मित्रावरण-पुत्र)                                                                                                                          | (१६-२१), ६०,                                                                                 |
| <sup>६</sup> . फश्यप (मरोचि-पुत्र)                                                                                                                   | ६७ (४-३)<br>७ ११६६; ९१६४,<br>६७ (४-३), ६१-                                                   |
| १०. भृगु (वरण-पुत्र)                                                                                                                                 | 6 3' 665-68<br>6 3' 665-68                                                                   |

ग्र-ब्याकुत ( <del>==</del>ग्र-कथनीय, चुप्

दूसरेसे जुड़ी हो, पहिलेवाला भी नहीं देखता, वीचवाला भी नहीं देखता, पीछेवाला भी नहीं देखता ।...."

(६) दश श्रकथनीय—वृद्धने कुछ वातोको श्रकथनीय (= श्रव्याक्तत) कहा है, कितने ही बौद्धिक वेईमानीकेलिए उतार भारतीय लेखक उसीका सहारा लेकर यह कहना चाहते हैं, कि वृद्ध ईश्वर, श्रात्माके वारेमें चृप थे। इसलिए चृप्पीका मतलव यह नहीं लेना चाहिए, कि वृद्ध उनके श्रस्तित्वसे इन्कार करते हैं। लेकिन वह इस वातको छिपाना चाहते हैं, कि वृद्धकी श्रव्याकृत वातोकी सूची खली हुई नहीं हैं, कि उसमें जितनी चाहें उतनी वातें श्राप दर्ज करते जायें। वृद्धके श्रव्याकृतोकी सूचीमें सिर्फ दस वाते हैं, जो लोक (= दुनिया), जीव-शरीरके भेद-श्रमेंद तथा मुक्त-पुरुषकी गतिके वारेमें हैं -

१. क्या लोक नित्य है ? २. क्या लोक ग्रनित्य है ? ३. क्या लोक ग्रन्तवान् है ? क. लोक ४. क्या लोक ग्रनन्त है ? ५. क्या जीव ग्रीर शरीर एक हैं ? ख. जीव-गरीरकी ६. क्या जीव दूसरा शरीर दूसरा है? एकता ७. क्या मरनेके वाद तथागत (-मुक्त) होते हैं ? द. क्या मरनेके बाद तथागत नहीं होते ? निर्वाणके वाद-६. क्या मरनेके वाद तथागत होते भी की ग्रवस्था है, नहीं भी होते हैं ? १०. क्या मरनेके वाद तथागत न होते है, न नहीं होते हैं ?

मालुंक्यपुत्तने वृद्धसे इन दश ग्रव्याकृत वातोंके वारेमे प्रवन किया था। !--

रम०नि०, २।२।३ (ग्रनुवाद, पृ० २५१)

"यदि भगवान् (इन्हे) जानते है,....तो वतलायँ,. नरी जानते हो, ...तो न जानने-समभनेवालेकेलिए यही मीघी (टात) है, कि वह (साफ कह दे)—में नहीं जानता, मुक्ते नहीं मानूम।...

बृद्धने इसका उत्तर देते हुए कहा—
"...मैने इन्हे अव्याकृत (इसलिए).. (कहा) है; (उपोकि)
...यह (=इनके बारेमे कहना) मार्थक नहीं, भिल्-चर्या (=पादि
ब्रह्मचर्य)केलिए उपयोगी नहीं (और)न यह निर्वेद=वैराग्य, निरोध=
शान्ति....परम-ज्ञान, निर्वाणकेलिए (ग्रावय्यक) है; उनीनिए मैने
उन्हें ग्रव्याकृत किया।"

(सर राधाकृष्ण्न्की लीपापोती—) बुद्धके दर्गनमं दल प्रकार ईश्वर, ग्रातमा, ग्रह्म—िकसी भी नित्य श्रुव पदार्थकी गुजाउम न रहनेपर भी, उपनिषद् श्रीर ब्राह्मणके तत्त्वज्ञान—मत्-िचद्-ग्रानन्द—ने विलगुन उत्ते तत्त्वो श्र-सत् (=श्रनित्य, प्रतीत्य ममुत्पन्न)-श्र-िचत् (=श्रनात्म)-श्रन्-ग्रानन्द (=दुः ख)—श्रनित्य-दुः स-श्रनात्म—की घोषणा करनेपर भी यदि सर राधाकृष्ण्न जैमे हिन्दू लेगक गैरजिम्मेवारीके नाम निम्न वावयोको लिखनेकी घृष्टता करते है, तो इने धर्मकीर्तिके मद्दोमे "धिम् व्यापक तम " ही करना पटेगा ।—

- (क) "उस (=बुद्ध)ने ध्यान श्रीर प्रार्थना (के रान्ते)को परा ।" किसकी प्रार्थना ?
- (ख) "बुद्धका मत था कि सिर्फ विज्ञान (=चेतना) हो क्षणिक है, श्रीर चीजे नहीं।"

श्रापने 'सारे धर्म प्रतीत्य समुत्पन हैं', इनकी ख्व व्या या की रे

(ग) "वुद्धने जो ब्रह्मके वारेमे साफ हां या नही कहा, रमे "लिसी तरह भी परम सत्ता (=ब्रह्म)से उन्तारके श्रपंमे नही निया जा मन्या।

<sup>&#</sup>x27;Indian Philosophy by Sir S. Radhakrishnan, vol I. (1st edition), P. 355 े वहीं, P. 378

यह समक्तना ग्रसम्भव है, कि वृद्धने दुनियाके इस वहावमे किसी वस्तुको ध्रुव (=नित्य) नहीं स्वीकार किया; सारे विश्वमे हो रही ग्र-शान्तिमे (उन्होने) कोई ऐसा विश्राम-स्थान नहीं (माना), जहाँ कि मनुष्यका ग्रशान्त हृदय शान्ति पा सके।"

इसकेलिए सर राधाकृष्णन्ने वौद्ध निर्वाणको 'परमसत्ता' मनवाने-की चेप्टा की है, किन्तु वौद्ध निर्वाणको अभावात्मक छोड भावात्मक वस्तु माना ही नही जा सकता। बुद्ध जब शान्तिके प्राप्तिकर्ता आत्माको भारी मूर्खता (=वालघर्म)मानते है, तो उसके विश्रामकेलिए शान्तिका ठाँव राघाकृष्णन् ही ढूँढ सकते हैं! फिर आपने तो इस वचनको वही उद्घृत भी किया है—"यह निरन्तर प्रवाह या घटना है, जिसमे कुछ भी नित्य नही। यहाँ (=विश्वमे) कोई चीज नित्य (=स्थर)नही— न नाम (=विज्ञान) ही और न रूप (=भौतिकतत्त्व) ही।"

(घ) "ग्रात्माके वारेमे वुद्धके चुप रहनेका दूसरा ही कारण था" .... वुद्ध उपनिपद्मे विणत ग्रात्माके वारेमें चुप है—वह न उसे स्वीकार ही करते है, न इन्कार ही।"

नहीं जनाव ! बुद्धके दर्शनका नाम ही अनात्मवाद है। उपनिपद्के नित्य, ध्रुव आत्माके साथ यहाँ 'अन्' लगाया गया है। "अनित्य दुख अनात्म"की घोषणा करनेवालेकेलिए आपके ये उद्गार सिर्फ यही सावित करते है, कि आप दर्शनके इतिहास लिखनेकेलिए विलक्षुल अयोग्य है।

ग्रागे यह ग्रीर दुहराते है--

'विना इस अन्तिहित तत्त्वके जीवनकी व्याख्या नहीं की जा सकती। इसीलिए वुद्ध वरावर भ्रात्माकी सत्यताके निपेवसे इन्कार करते थे।"

इसे कहते है---"मुखमस्तीति वक्तव्य दशह्ना हरीनकी।" श्रीर बुद्धके सामने जानेपर राघाकृष्णन्की क्या गित होती, जनकेलिए मानुवय-पुत्तकी घटनाको पिटए।

(ड) मिलिन्द-प्रश्नके रचियता नागमेन (१५० ई० पू०)ने बृद्धके दर्शनकी व्याख्या जिस मरनताके माथ यवनराजा मिनान्दरके नागने की, उसके बारेमें सर राधाकृष्णन्का कहना है—

"नागसेनने बौद्ध (= बुद्धके) विचारको उनको पैनृक नाना (= उप-निषद्?) से तोड़कर गुद्ध बौद्धिक (= बुद्धिमगन) क्षेत्रमे रोप दिया।" ग्रीर—

"बुद्धका लक्ष्य (= मियन) था, कि उपनिषद्के श्रेष्ठ विज्ञानवाद (Idealism) को स्वीकार कर उमे मानव जातिके दिन-प्रतिदिनको आवश्यकताकेलिए मुन्तभ बनाये। ऐतिहानिक बीट धर्मका अर्य है, उपनिषद्के सिद्धान्तका जनतामे प्रसार।"

स्वयं बुद्ध उनके समकालीन शिष्य, नागनेन (१५० र्र० प्०), नागा-जुंन (१७५ र्र०), असग (३७५ र्र०), वनुत्रधु (४०० र्र०), दिग्नाग (४२५ र्र०), धर्मकीर्ति (६००), धर्मोत्तर, धान्तरिक्षन (८५० र्र०), ज्ञानश्री, धावयश्रीमद्र (१२०० र्र०) जिन रहस्यको न दान पाये ये, उने सोज निकालनेका श्रेय सर राधाह्मण्णन्को है, जिल्होंने अनात्मवाको बुद्धको उपनिषद्के आत्मवादका प्रचारक गिद्ध गर दिया। २५०० वर्षो तथा भारत, लका, वर्मा, स्याम, चीन, जापान, कोरिया, मगोनिका, तिव्वत, मध्य-एनिया, अक्तानिस्तान और दूसरे देयो नक पैते भूभागपर कितना भारी अम पैला हुआ था जो कि वह कृतको अनात्मवाको अनी-श्वरवादी समभते रहे । श्रीर अक्षपाद, पादराक्षण, वात्स्वायन, उद्योतकर, पुमारिता, वाचरपति, उदयन जैसे हाहाणोने भी बुर्ले द्वांनको जिन तरहका समभत वह भी उनकी भारी "श्रवद्या" भी ।

<sup>&#</sup>x27;वहीं, पृथ्ठ २८६ ेयहीं, पृ० ३६० ेयहीं, पृथ्ठ ४०१

(७) विचार-स्वातंत्र्य—प्रतीत्य-समुत्पादके ग्राविष्कर्ताके लिए विचार-स्वातत्र्य स्वाभाविक चीज थी। वौद्ध दार्शनिकोने ग्रपने प्रवर्त्तकके ग्रादेशके ग्रनुसार ही प्रत्यक्ष ग्रीर ग्रनुमान दोके ग्रतिरिक्त तीसरे प्रमाणको माननेसे इन्कार कर दिया। बुद्धने विचार-स्वातत्र्यको ग्रपने ही उपदेशोसे इस प्रकार शुरू किया था'—

एक बार वृद्धसे केशपुत्र ग्रामके कालामोने नाना मतवादोके मचभूठमे सन्देह प्रकट करते हुए पूछा था<sup>3</sup>—

"भन्ते ! कोई-कोई श्रमण (=साधु) ब्राह्मण केगपुत्रमे श्राते है, श्रपने ही वाद (=मत)को प्रकाशित.. करते है, दूसरेके वादपर नाराज होते है, निन्दा करते है। . .दूसरे भी.. .श्रपने ही वादको प्रकाशित... करते....दूसरेके वादपर नाराज होते है।

र म० नि०, १।३।२ (प्रनुवाद, पृष्ठ ८६-८७)

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> श्रंगुत्तर-निकाय, ३।७।५

तव....हमे मन्देह. .होता है--कीन इन ...मे सच कहता है, कीन भूठ?'

"कालामो । तुम्हारा मन्देह....ठीक है, मन्देहके स्थानमे ही तुम्हें सन्देह उत्पन्न हुआ है। कालामो । मत तुम श्रृत (चनुने वचनो, वेदो)के कारण (किसी वातको मानो), मत तर्कके कारणमे, मत नय-हेनुने, मत (वक्ताके) आकारके विचारमे, मत अपने चिर-विचारित मनके अनुकृल होनेसे, मत (वक्ताके) भव्यत्प होनेसे, मत 'श्रमण हमारा गृरु है' से। जब कालामो । तुम खुद ही जानो कि ये धमं (चकाम या वात) श्रच्छे, अदोप, विज्ञामे अनिन्दित है यह लेने, ग्रहण करनेपर हित, मुनके लिए होते है, तो कालामो । तुम उन्हें स्वीकार करो।"

(८) सर्वेज्ञता गलत—बुद्धके समकालीन वर्धमानको मर्वज्ञ मर्व-दर्शी कहा जाता था, जिमका प्रभाव पीछे बुद्धके ग्रनुयायियोपर भी परे विना नही रहा । तो भी बुद्ध रवय सर्वज्ञताके रयालके विरुद्ध ये ।

वत्सगोत्रने पूछा'--"मुना है भन्ते । 'श्रमण गौतम नवंज नवं-दर्शी है .. '--(वया ऐसा कहनेवाने) . यथार्थ कहनेवाले हैं ? भगवान्की असस्य . ने निन्दा तो नहीं करते ?"

"बत्म । जो कोई मुभे ऐसा कहते हैं. ., वह मेरे बारेमें यथायें कहनेवाले नहीं हैं। वह अमत्त्वसे . मेरी निन्दा करते हैं।"

श्रीर श्रन्यत्र---

"ऐसा श्रमण ब्राह्मण नहीं हैं जो एक ही बार सब जानेगा, सद देरेगा (सर्वज्ञ सर्वदर्शी होगा)।"

(९) निर्वाण — निर्वाणका अयं है बुकता — दीप या आगरा जरते-जलते बुक्क जाना। प्रतीत्यममृत्पत्र (चिन्छित प्रवाह रुपने उत्तत्र) नाम-रूप (=विज्ञान और भौतियतस्य) तृष्णाके गारेने निनकर जो एक जीयन-प्रवाहका रूप धारण कर प्रवाहित हो रहे हैं, इस प्रवाहरा

१म० नि०, २।२।१ भ० नि०, २।४।१० (ग्रद्वाद,पुट्ड ३६६)

अत्यन्त विच्छेद ही निर्वाण हैं। पुराने तेल-वत्ती या ईवनके जल चुकने तथा नयेकी श्रामदनी न होनेसे जैसे दीपक या ग्राग्न वुक्त जाते हैं, उसी तरह ग्रास्त्रवों चित्तमलों, (काम-भोगों, पुनर्जन्म ग्रीर नित्य ग्रात्माके नित्यत्व ग्रादिकी दृष्टियों) के क्षीण होनेपर यह ग्रावागमन नष्ट हो जाता है। निर्वाण वुक्तना है, यह उसका गव्दार्थ ही वतलाता है। बुद्धने ग्रपने इस विशेष शव्दको इसी भावके द्योतनकेलिए चुना था। किन्तु साथ ही उन्होंने यह कहनेसे इन्कार कर दिया कि निर्वाण-गत पुरुप (च्तथागत) का मरनेके बाद क्या होता है। ग्रनात्मवादी दर्शनमें उसका क्या हो सकता है, यह तो ग्रासानीसे समक्ता जा सकता है; किन्तु वह स्थाल "वालानां ग्रासजनकम्" (च्यञ्जोको भयभीत करनेवाला) है, इसलिए बुद्धने उसे स्पष्ट नहीं कहना चाहा । उदानके इस वाक्यको लेकर कुछ लोग निर्वाणको एक भावात्मक ब्रह्मलोक जैसा वनाना चाहते हैं। —

"हे भिक्षुग्रो ! ग्र-जात, ग्र-भूत, ग्र-कृत—ग्र-सस्कृत ।" किन्तु यह, निषेवात्मक विशेषणसे किसी भावात्मक निर्वाणको सिद्ध तभी कर सकते थे, जब कि उसके 'ग्रानन्द'का भोगनेवाला कोई नित्य श्रुव ग्रात्मा होता । बुद्धने निर्वाण उस श्रवस्थाको कहा है, जहाँ तृष्णा क्षीण हो गई, ग्रास्तव—चित्तमल (—भोग, जन्मान्तर ग्रीर विशेष मतवादकी तृष्णाएं है) जहाँ नहीं रह जाते । इससे ग्रविक कहना बुद्धके ग्र-व्याकृत प्रतिज्ञाकी श्रवहेलना करनी होगी।

# ४-वृद्धका दर्शन ग्रीर तत्कालीन समाज-व्यवस्था

दर्शन दिमागकी चीज है, फिर हाड़-मासके समूहोवाले समाजका उसपर क्या वस है ? वह केवल मनकी ऊँची उड़ान, मनोमय जगत्की

१ इतिवृत्तक, २।२।६ १ उदान, मा३

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> उदान, ८।२—"दुहत्तं ग्रनत्तं नाम न हि सच्चं सुदस्सनं। पटिविद्धा तण्हा जानतो पस्ततो नित्य किञ्चन॥"

उपज है, इसलिए उसे उसी तलपर देखना चाहिए। दर्गनके नर्यधमें इस तरहके विचार पूरव श्रीर पृश्चिम दोनोमें देखे जाने है। उनके ख्यालमें दर्शन भौतिक विश्वसे विलकुल श्रलग चीज है। लेकिन हमने यूनानी-दर्शनमें भी देखा है, कि दर्शन मनकी चीज होते हुए भी "तीन लोकमें मथुरा न्यारी"वाली चीज नहीं रहा। खुद मन भौतिक उपज है। याज-वल्यके गुरु उद्दालक श्रारुणिने भी साफ स्त्रीकार किया या कि "मन श्रत्रमय है।. ..खाये हुए श्रत्रका जो सूक्ष्माय कपर जाता है, वहीं मन है।" हम खुद अन्यत्र वतला श्राये हैं, कि हमारे मनके विकानमें हमारे हाथो—हाथके श्रम, सामाजिक श्रीर वैयक्तिक दोनो—का नवने भारी हिस्सा है। मनुष्यकी भाँति मनुष्यका मन भी श्रपने निर्माणमें समाजका वहुत श्रद्धणी है। ऐसी स्थितिमें मनकी उपज दर्गनकी भी व्याख्या समाजसे दूर जाकर कैसे की जा सकती है ? उनितए नर्जाय श्रांखकी श्रस्लियतको जैसे धरीरसे श्रनग निकालकर देवनेसे नर्ग मालून हो सकती, उसी तरह दर्शनके समभनेमें भी रमें उने उनके जन्म, और कार्यकी परिस्थितिमें देखना होगा।

उपनिषद्को हम देख चुके है, समाजकी रियतिको धारण करने (=रोकने)वाले धर्म (वैदिक कर्मकाट ग्रीर पाठ-पूजा)की प्रोटने मान्या उठते देख पहिले शासक वर्गको चिन्ता हुई ग्रीर धातियो—राजायो—ने ग्रह्मज्ञान तथा पुनर्जन्मके दर्सनको पैदाकर वृत्तिको पकाने गया सामाजिक विषमताको उचित ठहरानेकी चेष्टा को । हन्हारमक रीतिने विदलेषण करनेपर हम देखेंने—(१)

वाद—यज्ञ, वैदिक कर्मकार, पाठ-पूजा श्रेयका गम्ना है। प्रतिवाद—यज्ञ रूपी परनई पार होनेकेलिए दहुत जमजोर है। सवाद—रहाजान श्रेयका रास्ता है, जिसमे जर्म नहारा होता है। युद्धका दर्गन—(२)

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> छान्दोग्य-उपनिषद्, ६।६।१-५ <sup>९</sup>"मानद-समाज" ए० ४-६

वाद् (उपनिपद्)—ग्रात्मवाद । प्रतिवाद् (चार्वाक)—ग्रात्मा नही भौतिकवाद । संवाद् (वुद्ध)—ग्रभौतिक ग्रनात्मवाद ।

यह तो हुई विचार-शृखला। समाजमे वैदिक धर्म स्थिति-स्थापक था, ग्रीर वह सम्पत्तिवाले वर्गकी रक्षा ग्रीर श्रमिक—दास, कर्मकर— वर्गपर श्रकुश रखनेके लिए, खूनी हाथोसे जनताको कुचलकर स्थापित हुए राज्य (=शासन)की मदद करना चाहा था। इसका पारितोषिक था धार्मिक नेतात्रो (=पुरोहितो)का शोषणमे श्रीर भागीदार बनाया जाना । शोपित जनता ग्रपने स्वतत्र-वर्गहीन, ग्राधिक दासता-विहीन-दिनोको भूलसी चुकी थी, धर्मके प्रपचमें पड़कर वह ग्रपनी वर्त्तमान परिस्थितिको "देवतात्रोका न्याय" समभ रही थी। शोपित जनताको वास्तविक न्याय करवानेके लिए तैयार करनेके वास्ते जरूरी था, कि उसे धर्मके प्रपचसे मुक्त किया जाये। यह प्रयोजन था, नास्तिकवाद (=देव-परलोकसे इन्कारी)--भौतिकवादका । ब्राह्मण (पुरोहित) अपनी दक्षिणा समेटनेमे मस्त थे, उन्हें भुसके ढेरमें सुलगती इस छोटीसी चिंगारीकी पर्वाह न थी। सदियोसे श्राये कर्म-वर्मको वह वर्गशोपणका सावन नही वल्कि साध्य समभने ्लगे थे, इसलिए भी वह परिवर्त्तनके इच्छुक न थे। क्षत्रिय (=शासक) ठोस दुनिया श्रीर उसके चलने-फिरनेवालें, समभनेकी क्षमता रखनेवाले शोपित मानवोकी प्रकृति और क्षमताको ज्यादा समभते थे। उन्होने खतरेका अनुभव किया, श्रीर धर्मके फदेको दृढ करनेकेलिए ब्रह्मवाद श्रीर पुनर्जन्मको उसमे जोड़ा । शुरूमें पुरोहितवर्ग इससे कितना नाराज हुआ होगा, इसकी प्रतिध्विन हमें जैमिनि ग्रीर कुमारिलके मीमासा-दर्शनमे मिलेगी; जिन्होने कि ब्रह्म (=पुरुप)ब्रह्मज्ञान सत्रसे इन्कार कर दिया-वेद ग्रपौरुपेय है, उसे किसीने नहीं वनाया है। वह प्रकृतिकी भाँति स्वयंभू हैं। वेदका विघान कर्मफल, परलोककी गारंटी है। वेद सिर्फ कर्मोका विघान करते है, इन्ही विधान-वाक्योके समर्थनमे ग्रयंवाद (=स्तुति, निन्दा, प्रशसा)के तौरपर वाकी सहिना, ब्राह्मण, उपनिपद्का

सारा वक्तव्य है। तो भी जो प्रहार हो चुका था, उसने वैदिक कमेराउकी वचाया नहीं जा सकता था। कीटिल्यके अर्थशान्त्रने पता लगता है, कि लोकायत (=भौतिक-नास्तिक)-वाद शासकोमें भी भीतर ही भीतर वहुत प्रिय था । किन्तु दूसरी ही दृष्टिसे वह समयके अनुसार, सिर्फ अपने स्यायी स्वायींका ग्याल रखते हर मामाजिक-धार्मिर-वृद्धि दः-लनेकी स्वतत्रता चाहते थे । लोगोके धार्मिक मिध्याविष्यानीन पायज उठाकर, शासकोको देवी चमत्कारो द्वारा राज्यकीय और वल वटानेकी वहां माफ सलाह दी गई है । "दशकुमारचरित"के गमय (उ० छठी मडीमे तो राज्यके गुप्तचर धार्मिक "निर्दोष वेष"को वेखटके इस्तेमाल करते चे, श्रीर इस तरीकेका इस्तेमाल चाणवय श्रीर उसके पहिलेके नामक भी निम्मकोच करते थे, इसमें सन्देह नहीं। लेकिन, शासकवर्ग भौतिए-वादको श्रपने प्रयोजनकेलिए इस्तेमाल करता या-निर्फ, "ऋण मृत्या वृत पित्रेत्" (=ऋण करके घी पीने )के नीच उद्देश्य ये । वही भौति स्वाट जब शोपित-श्रमितवर्गकेलिए इस्तेमाल होता, तो उसका उद्देव्य वैयन्तिक स्वार्य नही होता था। श्रव श्रपने श्रमका फन न्वयं भोगनेकी मांग पेश करता-शोपणको बन्द करना चाहता था।

बुद्धका दर्शन अपने मौलिक रप—प्रतीत्व-ममुत्पाद (=धिणिण-वाद)—में भारी क्रान्तिकारी या। जगत्, समाज, मनुष्य मभीको उनने क्षण-क्षण परिवर्त्तनदील घोषित किया, श्रीर कभी न लीटनेवाले "ने हि नो दिवसा गता" (=वे हमारे दिवन चले गये)की पर्वाट छोउनर परिवर्त्तनके श्रनुसार श्रपने व्यवहार, श्रपने ममाजके परिवर्त्तनकेलिए हर वक्त तैयार रहनेकी शिक्षा देता था। बुद्धने श्रपने बडे-न-बडे दार्शनिक विचार ("धर्म")को भी बेडेके ममान सिर्फ उमने फायदा उटानेकेलिए कहा था, श्रीर उसे समयके बाद भी ढोनेकी निन्दा की घी। नो भी इस श्रान्तिकारी दर्शनने श्रपने भीतरसे उन तत्त्वो (धर्म)को इटाण नहीं था, जो "समाजकी प्रगतिको रोकने"का काम देने है। पुनर्जक्तर्या यद्यपि बुद्धने नित्य श्रात्माका एक दारीरने दूसरे धरीरमे पावागमना रूपमें माननेसे इन्कार किया था, तो भी दूसरे रूपमें परलोक श्रीर पुनर्जन्म-को माना था। जैसे इस शरीरमें 'जीवन' विच्छिन्न प्रवाह (नप्ट--उत्पत्ति—नष्ट—उत्पत्ति)के रूपमें एक तरहकी एकता स्यापित किये हुए है, उसी तरह वह शरीरान्तमें भी जारी रहेगा। पुनर्जन्मके दार्श-निक पहलूको श्रीर मजबूत करते हुए बुद्धने पुनर्जन्मका पुनर्जन्म प्रति-सन्विके रूपमे किया-ग्रयीत् नाश ग्रीर उत्पत्तिकी सिव (= ग्रुखला) से जुड़कर जैसे जीवन-प्रवाह इस शरीरमें चल रहा है, उसी तरह उसकी प्रतिसिध (= जुड़ना) एक शरीरसे ग्रगले शरीरमें होती है। ग्रविकारी ठोस ग्रात्मामें पहिलेके संस्कारोको रखनेका स्थान नही था, किन्तु क्षण-परिवर्त्तनशील तरल विज्ञान (=जीवन)में उसके वासना या सस्कारके रूपमें ग्रपना ग्रग वनकर चलनेमे कोई दिक्कत न थी। क्षणिकता सृष्टि-की व्याख्याकेलिए पर्याप्त थी, किन्तु ईश्वरका काम संसारमें व्यवस्था, समाजमें व्यवस्था (=शोपितको विद्रोहसे रोकनेकी चेप्टा)—कायम रखना भी है। इसकेलिए वृद्धने कर्मके सिद्धान्तको श्रीर मजवूत किया। म्रावागमन, घनी-निर्घनका भेद उसी कर्मके कारण है, जिसके कत्ती कभी तुम खुद थे, यद्यपि म्राज वह कर्म तुम्हारे लिए हाथसे निकला तीर है।

इस प्रकार वृद्धके प्रतीत्य-समुत्पादको देखनेपर जहाँ तत्काल प्रभु-वर्ग भयभीत हो उठता, वहाँ, प्रतिसचि ग्रीर कर्मका सिद्धान्त उन्हें विलक्षल निश्चित कर देता था। यही वजह थी, जो कि वृद्धके भंडेके नीचे हम वडे-वड़े राजाग्रो, सम्राटों, सेठ-साहूकारोको ग्राते देखते हैं, ग्रीर भारतसे वाहर—लंका, चीन, जापान, तिव्वतमे तो उनके धर्मको फैलानेमें राजा सबसे पहिले ग्रागे वहें।—वह सम्भते थे, कि यह धर्म सामाजिक विद्रोहके लिए नहीं बल्कि सामाजिक स्थितिको स्थापित रखनेकेलिए बहुत सहायक सावित होगा। जातियो, देशोकी सीमाग्रोको तोडकर वृद्धके विचारोने राज्य-विस्तार करनेमे प्रत्यक्ष या ग्रप्रत्यक्षरूपेण भारी मदद की। समाजमें ग्रायिक विपमताको ग्रक्षुण्ण रखते ही वृद्धने वर्ण-व्यवस्था, जातीय ऊँच-नीचके भावको हटाना चाहा था, जिसमे वास्तविक विपमता तो नहीं हटी, किन्तु निम्न वर्गका सद्भाव जरूर बौद्ध धर्मको छोर वह गया। वर्ग-दृष्टिमे देखनेपर बौद्धधर्म धानज्यगंके एजटको मध्यन्यना जैना धा, वर्गके मीलिक स्वार्थको विना हटाये यह अपनेको न्याय-पक्षणाची ज्ञिन्नाना चाहता था।

सिद्धार्थ गीतम अपने दर्शनके रापमे नीचनेकेलिए गयी मजदूर हुए ? इसकेलिए उनके चारो ब्रोरकी भौतिक परिस्थित यहाँ तक कारण दर्ना ? यह प्रथम उठ सकते हैं। किन्तु हमें न्याल राजना चाहिए कि व्यक्तिपर भौतिक परिन्थितिका प्रभाव समाजके एक ग्राप्यक रूपमें को पाना है, कभी-कभी वही व्यक्तिकी विशेष दिशामे प्रतिकियाके निए पर्याप्त है; ग्रीर कभी-कभी व्यक्तिकी श्रपनी वैयक्तिक भीतिक परिन्ती भी दिया-परिवर्त्तनमे सहायक होती है। पहिती दृष्टिने घृट र प्रांनगर हम श्रभी विचार कर चुके हैं। शुद्रकी वैयनितक भीतिक परिन्यितिका उनके दर्णनपर क्या कोई प्रभाव पड़ा है, जरा इनपर भी दिचार करना चाहिए। बुद्ध गरीरमे बहुत स्वस्य थे। माननिक नौरसे पर भाग, गम्भीर, तीक्षण प्रतिभागाली विचारक थे। महत्त्वाकाध्याए उननी उतनी ही थी, जितनी कि एक काफी योग्यता रूपनेयाले प्राटम-दिन्यानी व्यक्तिको होनी चाहिए। यह घपने दार्गनिक त्रिचारोकी नक्नार्पन पूरा विश्वाम रखते थे, प्रतीत्यनमुत्यादके महत्त्वको भन्नी प्रतार समभन्ते ये, नाय ही पहिले-पहिल उन्हें अपने विचारोंको फैनानेकी उल्लुबता ग त्री, वयोकि वह तत्कालीन विचार-प्रवृत्तिकी देगकर पामाप्ष न है। गायद श्रभी तक उन्हें यह गता न पा, कि उनके विचारी श्रीन उन नगयरे प्रभुवर्गकी प्रवृत्तिमे समभौतेकी गुजाउस है।

बुद्धके दर्गनका ग्रनित्य,—ग्रनात्मके ग्रतिरित्त गुराजद की एक स्वरूप है। इस दुरावादका कारण यदि उन नगरी नमाए त्या वद्धकी श्रपनी परिस्थितिमें टूंटे, तो बरी मालूम होता है, ति उन्हें बन-पनमें ही मातृबियोग नहना पटा था, किन्तु उनकी मीनी प्रवादकी कहे तिहार्यक्रितिए कम न था। घरमें उनको विसी प्रवादका कर

हुआ हो, इसका पता नहीं लगता। एक घनिकपुत्रकेलिए जो भोग वाहिए, वह उन्हें मुलम थे। किन्तु समाजमें होती घटनाएँ तेजीसे उनपर प्रभाव डालती थी। वृद्ध, वीमार ग्रीर मृतके दर्शनसे मनमे वैराग्य होना इसी वातको सिद्ध करता है। दु खकी सच्चाईको हृदयंगम करनेकेलिए यही तीन दर्शन नहीं थे, इससे वढकर मानवकी दासता ग्रीर दिख्तान उन्हें दु.खकी सच्चाईको सावित करनेमें मदद दी होगी; यद्यपि उसका जिक हमें नहीं मिलता। इसका कारण स्पष्ट है—वृद्धने दिखता ग्रीर दासताको उठाना ग्रपने प्रोग्रामका ग्रग नहीं वनाया था। ग्रारम्भिक दिनोमें, जान पडता है, दिखता-दासताकी भीपणताको कुछ हलका करनेकी प्रवृत्ति वौद्धसंघमें थी। कर्ज देनेवाले उस समय सम्पत्ति न होनेपर गरीर तक खरीद लेनेका ग्रविकार रखते थे, इसलिए कितने ही कर्ज दार त्राण पानेकेलिए भिक्षु वन जाते थे। लेकिन जब महाजनोंके विरोधी हो जानेका खतरा सामने ग्राया, तो बुद्धने घोषित किया।—

"ऋणीको प्रव्रज्या (=संन्यास) नही देनी चाहिए।"

इसी तरह दासोंके भिक्षु वननेसे श्रपने स्वार्थपर हमला होते देख दास-स्वामियोने जब हल्ला किया तो घोषित किया —

"भिक्षुग्रो! दासको प्रव्रज्या नही देनी चाहिए।"

वुद्धके अनुयायी मगधराज विविसारके मैनिक जब युद्धमें जानेकी जगह भिक्षु वनने लगे तो, सेनानायक और राजा बहुत घवराये, आखिर राज्यका अस्तित्व अन्तमे सैनिक-क्षितपर ही तो निर्भर है। विविसारने जब पूछा कि, राजसैनिकको साधु वनानेवाला किस दंडका भागी होता है, तो अधिकारियोने उत्तर दिया —

"देव ! उस (=गुर)का जिर काटना चाहिए, ग्रनु**यामक**(=सिक्षु

<sup>&#</sup>x27;महावग्ग, १।३।४।८ (मेरा "विनयपिटक", हिन्दी, पृष्ठ ११८)

<sup>ै</sup>वहीं १।३।४।६ (मेरा "विनयपिटक", पृ० ११८)

वहीं, शशिषार (वहीं, पृ० ११६-११७)

वनाते वक्त विधिवाक्योको पटनेवाने)की जीभ निकाननी चारिए, ग्रोन गण (=मघ)की पसली तोट देनी चाहिए।"

राजा विविसारने जाकर वुद्धके पाम इमकी शिकायत जी, तो वुद्धने घोषित किया—

"भिक्षुयो ! राजनैनिकोको प्रत्रज्या नही देनी चाहिए।"

इस तरह दु.य गत्यके नाक्षात्कारमे दुय-हेतुक्रोको नगारमे दूर करनेका जो सवाल या, वह तो खतम हो गया, श्रव उनका निर्फ श्राध्या-त्मिक मूल्य रह गया था, श्रीर वैसा होते ही सम्पत्तिवाने वर्गकेनिए वृद्धका दर्शन विपदन्तहीन मर्प-सा हो जाता है।

सब देखनेपर हम यही कह सकते हैं, कि नत्कालीन दानता और दिखिता बृद्धको दु यमस्य गमभनेमें सापक हुए। दु प दूर किया जा मकता है, इसे समभने हुए बुद्ध प्रतीत्पसमुत्पादपर पहेंचे—धणिक तथा "हेतुप्रभव" होनेसे उसका श्रन्त हो सकता है। समारमें नाफ दिचार देनेवाले दु:खकारणोको हटानेमें श्रसमर्थ समभ उन्होंने उमकी प्रलीतिक व्यार्था कर टाली।

<sup>&#</sup>x27; यहीं

# तृतीत ऋध्याय

# नागसेन (१५० ई० पू०)

## १-सामाजिक परिस्थिति

वृद्धके जन्मसे कुछ पहिले हीसे उत्तरी भारतके सामन्तोने राज्य-विस्तारकेलिए युद्ध छेडने गुरू किये थे—दो-तीन पीढी पहिले ही कोसल-ने काशी-जनपदको हडप कर लिया था। वुद्धके समयमे ही विविसारने श्रगको भी मगवमे मिला लिया ग्रीर उस समय विध्यमें होती मगवकी सीमा श्रवन्ती (उज्जैन)के राज्यसे मिलती थी। वत्स (=कौगाम्बी, इलाहावाद)का राज भी उस वक्तके सभ्य भारतके वडे शासकीमे था। कोसल, मगंघ, वत्स, ग्रवन्तीके ग्रतिरिक्त लिच्छवियो (वैशाली)का प्रजा-तंत्र पाँचवी महान् शक्ति थी । श्रार्य प्रदेशोको विजय करते एक-एक जन (=कबीले) के रूपमें वसे थे। ग्रायोंकी यह नई वस्तियां पहिलेसे वमे लोगो ग्रीर स्वय दूसरे ग्रायं जनोंके खूनी संघर्षीके साथ मजवूत हुई थी। कितनी ही सदियो तक राजतत्र या प्रजातत्रके रूपमे यह जन चले ग्राये। उपनिपद्कालमे भी यह जर्न दिखाई पड़ते है, यद्यपि जनतंत्रके रूपमे नही वल्कि ग्रधिकतर सामन्ततंत्रके रूपमे । वृद्धके समय जनोकी मीमावदियाँ टूट रही थी, ग्रीर काशि-कोसल, ग्रग-मगयकी भाँति ग्रनेक जनपद मिलकर एक राज्य वन रहे थे। व्यापारी वर्गने व्यापारिक क्षेत्रमे इन सीमाग्रोको तोडना शुरू किया। एक नहीं अनेक राज्योसे व्यापारिक सवधके कारण उनका स्वार्थ उन्हे मजबूर कर रहा था, कि वह छोटे-छोटे स्वतत्र जन-पदोंकी जगह एक वडा राज्य कायम होनेमे मदद करें। मगयके धनजय नेठ (विद्यासाके पिता)को साकेत (= ग्रयोध्या)मे वड़ी कोठी कायम करने

हम अन्यत्र देख चुके हैं। जिस वक्त व्यापारी अपने व्यापार द्वारा, राजा अपनी मेना द्वारा जनपटोकी सीमा तोटनेमें तमे हुए थे, उन वक्त दो भी दर्शन या धार्मिक विचार उसमें सहायता देने, उनका अधिर प्रचार होना जन्दी था। बौद्ध धर्मने टम कामको सफलताके साथ किया, नार जान-बूक्तकर यैली और राजके हाथमें विककर ऐसा न भी हुआ हो।

बुद्धके निर्वाणके तीन वर्ष बाट (४८० ई० पू०) ग्रजानकपु (मगय)रे लिच्छवि प्रजातत्रको खतम कर दिया, श्रीर श्रपने गमयमे ही उनने श्रपने राज्यकी गीमा कोमीमे यमुना तक पहुँचा दी, उत्तर दिन्यनमे उनरी भीमा विध्य ग्रीर हिमालय थे । जनपदो, जानियो, वर्णोकी मीमाग्रोको न मानने-वाली बृहकी शिक्षा, यरापि इस बातमे प्रपने नमकालीन दूसरे हैं नीर्थर रोहे ममान ही थी, किन्तु उनके माथ उनके दार्शनिक विचार बुद्धिपादियोगी ज्यादा श्राक्षपंक मानुम होने थे-पिछले दार्गनिक प्रवाहका चरम रप होनेसे उसे श्रेष्ठ होना ही चाहिए था। उस समयके प्रतिसामानी दाह्मणी त्रीर क्षतिय विचारकोका भागे भाग धुद्धके दर्शनमे प्रभावित या । उन श्रादर्शवादी भिक्षुत्रोका त्याग श्रीर नादा जीवन भी कम श्राप्तपंत न पा। इस प्रकार बुद्धके समय श्रीर उनके वाद वीद्धधमं युन-प्रमं--- जनपद-एती-करण-मे सबसे अधिक महायक बना । बिबिनारके बनके बाद नन्दोग राज्यवंग श्राया, उसने श्रपनी नीमाको श्रीर बंटाया, घीर पन्टिममें नताज तक पहुँच गया । पिछले राजवशके बौद्ध होनेके नारण उसके उत्तराधि-कारी नदवदाका धार्मिक तौरसे बौद्धसघके साथ उतना धनिष्ट सबध सारे न भी रहा हो, किन्तु राज्यके भीतर जददंग्नी भामित विचे जाने जन-पदोमे जनपदके व्यक्तित्वके भावशो हटाकर एकनारा जो बाम बीर कर रहे थे, उनके महरवको वह भी नहीं भूल नवते वे-मगपने दुन्ते जीवनमें उनका धर्म बहुन मधिक जनप्रिय हो चुका या. ग्रीर उर्दारा राज-धर्म भी हो ही चुका था। इस प्रकार मगा-गांदके गास्त सीर प्रशानिक

<sup>&#</sup>x27;"गानदसमाज" पृष्ठ १३६-३८

विस्तारके साय उसके वीद्धधमंके विस्तारका होना ही था। नन्दोंके ग्रन्तिम समयमे सिकन्दरका पजावपर हमला हुग्रा, यद्यपि यूनानियोका उस वक्तका शासन विलकुल ग्र-स्थायी था, तो भी उसके कारण भारतमें यूनानी सिपाही व्यापारी, शिल्पी लाखोकी सख्यामे वसने लगे थे। इन ग्रिभमानी "म्लेच्छ" जातियोको भारतीय वनानेमें सबसे ग्रागे वढे थे वौद्ध। यवन मिनान्दर ग्रीर शक कनिष्क जैसे प्रतापी राजाग्रोका बौद्ध होना ग्राकस्मिक घटना नहीं हैं, वित्क वह यह वतलाता है कि जनपद ग्रीर जनपद, ग्रार्य ग्रीर म्लेच्छके वीचके भेदको मिटानेमें वौद्धधमंने खूव हाथ वँटाया था।

### २-यूनानी और भारतीय दर्शनोंका समागम

यूनानी भारतीयोकी भाँति उस वक्तकी एक वडी सभ्य जाति थी। दर्शन, कला, व्यापार, राजनीति, सभीमें वह भारतीयोसे पीछे तो क्या मूर्तिकला, नाटचकला जैसी कुछ वातोमें तो भारतीयोसे आगे थे। दर्शनके निम्न सिद्धान्तोको उनके दार्शनिक आविष्कृत कर चुके थे, और इन्हें पिछले वक्तके भारतीयोने विना ऋण कवूल किये अपने दर्शनका अग वना लिया।

| वाद                | दार्शनिक   | समय ई० पू० |
|--------------------|------------|------------|
| ग्राकृतिवाद        | पिथागोर    | ५७०-५००    |
| क्षणिकवाद          | हेराक्लितु | ४३४-४७४    |
| वीजवाद             | ग्रनखागोर  | ४००-४२८    |
| परमाणुवाद          | देमोकितु   | ०७६-०३४    |
| विज्ञान (== आकृति) | ग्रफलात्ँ  | ४२७-३४७    |
| विशे <b>प</b>      | 11.        |            |
| सामान्य (ं=जाति)   | 27         |            |
| मूल स्वरूप         | 11         |            |
| सृष्टिकर्ता        | 11         |            |

| उपादान कारण  |        |         |
|--------------|--------|---------|
| निमित्त कारण | ग्रन्ट | 548-550 |
| तर्वाशास्त्र | "      |         |
| द्रव्य       | 11     |         |
| गुण          | 11     |         |
| कर्म         | ग्ररम् |         |
| दिया         | "      |         |
| काल          | 11     |         |
| परिमाण       | 11     |         |
| ग्रासन       | ,      |         |
| स्थिति       | 39     |         |

इस दर्गनका भारतीय दर्गनपर क्या प्रभाव पडा, वह धना पृष्टोने मालूम होगा। यहाँ हमें यह भी स्मरण रचना है, कि हेरादिन हु, अफलातूँ, अरस्तू दर्गनोको जाननेवाने अनेक ययन भारतमे दर गये थे, श्रीर वे बुद्धके दर्गनके महत्त्वको अच्छी तरह समभ सकते थे।

्यह है समय जब कि यवन-शामिन पजावमें नागनेन पैश होते हैं।

### ३-नागसेनकी जीवनी

नागसेनके जीवनके बारेमे "मिलिन्द प्रस्त "मे जो कुछ मिनता है, उनके जितना ही माल्म होता है, कि हिमालय-पर्वतके पान (पजाद) में पज्यच गांवमें सोनुत्तर ब्राह्मणके घरमें उनका जन्म हुन्ना पा। पिनाके परमें ही रहते उन्होंने ब्राह्मणोकी विद्या वेद. व्याकरण ब्राह्मिको पर निया था। उनके वाद उनका परिचय उन वक्त वत्तनीय (= वर्तनीय) स्थानमें रहते एक विद्वान् भिक्षु रोहणसे हुन्ना, जिनने नागमेन बौद-विचारोगी पोर

<sup>&#</sup>x27;'मिलिन्द-प्रश्न', षनुवादक भिक्षु जगदीश कारयप, १६३७ ई० ।

ऋष्याय ३

ले चलना स्वीकार किया।

भुके । रोहणके शिष्य वन वह उनके साथ विजम्भवस्तु (=विजृम्भवस्तु) होते हिमालयमे रक्षिततल नामक स्थानमे गये। वही गुरुने उन्हें उस समयकी रीतिके अनुसार कठस्थ किये सारे वौद्ध वाड्मयको पढाया। भ्रौर पढनेकी इच्छासे गुरुकी ग्राज्ञाके ग्रनुसार वह एक वार फिर पैदल चलते वर्त्तनीयमे एक प्रख्यात विद्वान् अश्वगुप्तके पास पहुँचे । अश्वगुप्त अभी इस नये विद्यार्थीकी विद्या-वृद्धिकी परख कर ही रहे थे, कि एक दिन किसी गृहस्थेके घर भोजनके उपरान्त कायदेके अनुसार दिया जानेवाला धर्मोपदेश नागसेनके जिम्मे पडा । नागसेनकी प्रतिभा उससे खुल गई ग्रौर ग्रन्वगुप्तने इस प्रतिभा-शाली तरुणको और योग्य हाथोमे सौपनेकेलिए पटना (=पाटलिपुत्र)के श्रशोकाराम विहारमें वास करनेवाले श्राचार्य धर्मरक्षितके पास भेज दिया। सौ योजनपर अवस्थित पटना पैदल जाना आसान काम न था, किन्तु ग्रव भिक्षु वरावर ग्राते-जाते रहते थे, व्यापारियोका सार्थ (=कारवाँ)भी एक-न-एक चलता ही रहता था। नागसेनको एक ऐसा ही कारवाँ मिल गया

ग्रशोकाराममे ग्राचार्य धर्मरक्षितके पास रहकर उन्होने वौद्ध तत्त्व-ज्ञान ग्रीर पिटकका पूर्णतया ग्रध्ययन किया। इसी वीच उन्हे पंजावसे वुलीवा ग्राया, ग्रौर वह एक वार फिर रक्षिततलपर पहुँचे ।

जिसके स्वामीने वडी खुशीसे इस तरुण विद्वान्को खिलाते-पिलाते साथ

मिनान्दर (=मिलिन्द)का राज्य यमुनासे स्रामू (वक्षु) दरिया तक फैला हुम्रा था। यद्यपि उसकी एक राजधानी वलख (वाहलीक) भी थी, किन्तु हमारी इस परपराके अनुसार मालूम होता है, मुख्य राजधानी. सागल (=स्यालकोट) नगरी थी। प्लूतार्कने लिखा है कि-मिनान्दर वड़ा न्यायी, विद्वान् ग्रौर जनप्रिय राजा था । उसकी मृत्युके वाद उसकी हृह्वियोंकेलिए लोगोमें लडाई छिड़ गई। लोगोने उसकी हृहियोपर वडे-

<sup>&#</sup>x27;वर्त्तनीय, कजंगल स्रोर ज्ञायद विजृम्भवस्तु भी स्यालकोटके जिलेमें थे।

वडे स्तूप वनवाये । मिनान्दरको शास्त्रचर्चा ग्रौर वहसको वडी ग्रादत थी, ग्रौर सावारण पडित उसके सामने नही टिक सकते थे । मिक्षुग्रोने कहा—'नागसेन <sup>।</sup> राजा मिलिन्द वादविवादमें प्रश्न पूछकर भिक्षु-सघको तग करता ग्रौर नीचा दिखाता है, जाग्रो तुम उस राजाका दमन करो ।"

नागसेन, सघके आदेशको स्वीकार कर सागल नगरके असंखेट्य नामक परिवेण (=मठ)में पहुँचे। कुछ ही समय पहिले वहाँके वड़े पडित आयु-पालको मिनान्दरने चुप कर दिया था। नागसेनके आनेकी खबर शहरमें फैल गई। मिनान्दरने अपने एक अमात्य देवमत्री (=जो शायद यूनानी दिमित्री है)से नागसेनसे मिलनेकी इच्छा प्रकट की। स्वीकृति मिलनेपर एक दिन "पाँच सी यवनोंके साथ अच्छे रथपर सवार हो वह असखेय्य परिवेणमें गया। राजाने नमस्कार और अभिनदनके वाद प्रश्न शुक्त किये।" इन्ही प्रश्नोंके कारण इस प्रथका नाम "मिलिन्द-प्रश्न" पडा। यद्यपि उपलभ्य पाली "मिलिन्द पञ्ह"में छ परिच्छेद है, किन्तु उनमेंसे पहिलेके तीन ही पुराने मालूम होते हैं, चीनी भाषामें भी इन्ही तीन परिच्छेदोका अनुवाद मिलता है। मिनान्दरने पहिले दिन मठमें जाकर नागसेनसे प्रश्न किये, दूसरे दिन-उसने महलमें निमन्त्रण कर प्रश्न पूछे।

### ४-दाशंनिक विचार

श्रपन उत्तरमे नागसेनने बुद्धके दर्शनके श्रनात्मवाद, कर्म या पुनर्जन्म, नाम-रूप (=मन श्रीर भौतिक तत्त्व), निर्वाण श्रादिको ज्यादा विशद् करनेका प्रयत्न किया है।

- (१) श्रनात्मवाद—मिनान्दरने पहिले वौद्धोंके श्रनात्मवादकी ही परीक्षा करनी चाही । उसने पूछा --
  - (क) "भन्ते (स्वामिन्) । आप किस नामसे जाने जाते हैं ?"
    "नागसेन ...नामसे (मुक्ते) पुकारते हैं ? किन्तु यह केवल

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>मिलिन्द-प्रक्त, २।१ (ग्रनुवाद, पृ० ३०-३४)

व्यवहारकेलिए संज्ञा भर है, क्योंकि यथार्थमें ऐसा कोई एक पुरुष (==श्रात्मा) नहीं है।"

"भन्ते! यदि एक पुरुष नहीं हैं तो कौन आपको वस्त्र...भोजन देता हैं? कौन उसको भोग करता हैं? कौन शील (=सदाचार) की रक्षा करता हैं? कौन ध्यान ...का अभ्यास करता हैं? कौन आर्यमार्ग कें फल निर्वाणका साक्षात्कार करता हैं? ....यदि ऐसी वात है तो न पाप हैं और न पुण्य, न पाप और पुण्यका कोई करनेवाला है...न करानेवाला हैं।...न पाप और पुण्य ...के...फल होते हें?....यदि आपको कोई मार डाले तो किसीका मारना नहीं हुआ।...(फिर) नागसेन क्या हैं?....क्या ये केंग नागसेन हैं?"

"नही महाराज<sup>ा</sup>"

"ये रोयें नागसेन है ?" ।

"नही महाराज<sup>।</sup>"

"ये नख, दाँत, चमड़ा, मास, स्नायु, हड्डी, मञ्जा, वुक्क, हृदय, यकृत, क्लोमक, प्लीहा, फुप्फुस, आँत, पतली आँत, पेट, पाखाना, पित्त, कफ, पीव, लोहू, पसीना, मेद, आँसू, चर्ची, राल, नासामल, कर्णमल, मस्तिष्क नागसेन हैं ?"

"नही महाराज!"

"तव क्या श्रापका रूप (≔भौतिक तत्त्व). वेदना.. .्संज्ञा ....संस्कार या विज्ञान नागसेन है ?"

"नही महाराज!"

"....तो क्या....रूप ...विज्ञान (==पाँचो स्कघ) सभी एक साथ नागसेन हैं ?"

"नही महाराज!'

"....तो क्या....रूप ग्रादिसे भिन्न कोई नागसेन हैं ?"

"नही महाराज <sup>।</sup>"

"भन्ते ! मै ग्रापसे पूछते-पूछते थक गया किन्तु 'नागसेन' क्या है,।

\$ 81,18 \$ दर्शन ] नागसेन E पुरस्य ( इसका पता नहीं लग सका । तो क्या नागसेन केवल शब्दमात्र है ? भ्राखि नागसेन हैं कौन<sup>?</sup>" "महाराज । क्या आप पैदल चलकर यहाँ आये या किस सवारीपर ?" 15 000 मै .रथपर आया।" \$ 6-,57 "महाराज । तो मुभे वतावे कि श्रापका 'रथ' कहाँ है हिस्ती ५ क्या हरिस (=ईषा) रथ है ?" أواوا "नहीं भन्ते।" ÷ "क्या ग्रक्ष रथ है ?" 100 "नही भन्ते ।" • "क्या चक्के रथ है ?" "नही भन्ते !" "क्या रथका पजर . रस्सियाँ .लगाम .चावुक. रथ है ?" \$ 255, "नहीं भन्ते।" 7 27, "महाराज । क्या हरीस म्रादि सभी एक साथ रथ है ?" ويث "नही भन्ते।" "महाराज । क्या हरीस ग्रादिके परे कही रथ है ?" "नहीं भन्ते।" == "महाराज । मै श्रापसे पूछते-पूछते यक गया, किन्तु यह पता नह लगा कि रथ कहाँ हैं ? क्या रथ केवल एक गव्द मात्र है ? म्राखिर य रथ है क्या ? ग्राप भूठ वोलते है कि रथ नहीं है। महाराज! सा न्ह जम्बूद्वीप (=भारत)के ग्राप सबसे वडे राजा है, भला किससे डरक ग्राप भूठ वोलते हैं ?' "भन्ते नागसेन ! मैं भूठ नहीं वोलता । हरीस ग्रादि रयकें ग्रवयवों श्राघारपर केवल व्यवहारकेलिए 'रथ' ऐसा एक नाम वोला जाता है।" "महाराज । वहुत ठीक, भ्रापने जान लिया कि रथ क्या है। इसे 7,1

तरह मेरे केश श्रादिके श्राघारपर केवल व्यवहारकेलिए 'नागसेन' ऐसा एक नाम वोला जाता है। परन्तु, परमार्थमें 'नागसेन' कोई एक पुरुष विद्य-मान नहीं है। भिक्षुणी वज्राने भगवान्के सामने इसीलिए कहा था—

'जैसे अवयवोके आघारपर 'रथ' सजा होती है, उसी तरह (रूप आदि) स्कघोंके होनेसे एक सत्त्व (=जीव) समभा जाता है।'"

(ख) - "महाराज! 'जान लेना' विज्ञानकी पहिचान है, 'ठीकसे समभ लेना' प्रज्ञाकी पहिचान है; ग्रीर 'जीव' ऐसी कोई चीज नहीं है।"

"भन्ते । यदि जीव कोई चीज ही नहीं है, तो हम लोगोमें वह क्या है जो ग्राँखसे रूपोको देखता है, कानसे शब्दोको सुनता है, नाकसे गबोको सूँघता है, जीभसे स्वादोको चखता है, गरीरसे स्पर्श करता है ग्रौर मनसे 'धर्मी'को जानता है।"

'महाराज । यदि गरीरसे भिन्न कोई जीव है जो हम लोगोंके भीतर रह ग्रांखसे रूपको देखता है, तो ग्रांख निकाल लेनेपर वडे छेदसे उसे ग्रौर भी ग्रच्छी तरह देखना चाहिए। कान काट देनेपर वड़े छेदसे उसे ग्रौर भी ग्रच्छी तरह सुनना चाहिए। नाक काट देनेपर उसे ग्रौर भी ग्रच्छी तरह सूँघना चाहिए। जीभ काट देनेपर उसे ग्रौर भी ग्रच्छी तरह स्वाद लेना चाहिए ग्रौर गरीरको काट देनेपर उसे ग्रौर भी ग्रच्छी तरह स्पर्श करना चाहिए।"

"नहीं भन्ते ! ऐसी वात नहीं हैं।"

"महाराज! तो हम लोगोके भीतर कोई जीव भी नहीं है।" `

(२) कर्म या पुनर्जन्म—ग्रात्माके न माननेपर किये गये भले बुरे कर्मोकी जिम्मेवारी तथा उसके ग्रनुसार परलोकमे दु ख-सुख भोगना कैसे होगा, मिंनान्दरने इसकी चर्चा चलाते हुए कहा।

"मन्ते ! कीन जन्म ग्रहण करता है ?"

"महाराज ! नाम<sup>\*</sup> (≕विज्ञान) ग्रौर रूप<sup>\*</sup> .।"

१ संयुत्तनिकाय, ५।१०।६

<sup>े</sup>बहीं, ३१४१४४ (म्रनुवाद, पृष्ठ ११०) Mind. Matter.

"क्या यही नाम—रूप जन्म ग्रहण करता है ?"

"महाराज! यही नाम और रूप जन्म नही ग्रहण करता। मनुष्य इस नाम श्रीर रूपसे पाप या पुण्य करता है, उस कर्मके करनेसे दूसरा नाम रूप जन्म ग्रहण करता है।"

"भन्ते । तव तो पहिला नाम ग्रौर रूप ग्रपने कर्मोसे मुक्त हो गया ?"
"महाराज । यदि फिर भी जन्म नहीं ग्रहण करें, तो मुक्त हो गया, किन्तु,
चैंकि वह फिर भी जन्म ग्रहण करता हैं, इसिल्ए (मुक्त) नहीं हुग्रा।"

". उपमा देकर समभावें।"

2. "श्रामकी चोरी'—कोई श्रादमी किसीका श्राम चुरा ले। उसे श्रामका मालिक पकडकर राजाके पास ले जाये—'राजन्। इसने मेरा श्राम चुराया है'। इसपर वह (चोर) ऐसा कहे—'नही, मैने इसके श्रामोको नही चुराया है। इसने (जो श्राम लगाया था) वह दूसरा था, श्रीर मैने जो श्राम लिये वे दूसरे है।. . ' महाराज। श्रव बतावे कि, उमे मजा मिलनी चाहिए या नहीं?"

", सजा मिलनी' चाहिए।"

"सो क्यो ?"

"भन्ते । वह ऐसा भले ही कहे, किन्तु पहिले श्रामको छोड़ दूसरे हीको चुरानेके लिए उसे जरूर सजा मिलनी चाहिए।"

"महाराज । इसी तरह मनुष्य इस नाम श्रीर रूपसे पाप या पुण्य करता है। उन कर्मींसे दूसरा नाम श्रीर रूप जन्मता है। इसलिए वह श्रपने कर्मोंसे मुक्त नहीं हुआ।

b. "श्रागका प्रवास—महाराज । कोई ग्रादमी जाडेमे ग्राग जलाकर तापे भीर उसे विना वुक्ताये छोडकर चला जाये। वह ग्राग किसी दूसरे श्रादमीके खेतको जला दे (पकडकर राजाके पाम ले जानेपर वह ग्रादमी वोले—) 'मैंने इस खेतको नही जलाया।

<sup>ै</sup> वहीं, २।२।१४ (भ्रनुवाद, पृष्ठ ५७-६०)

′ वह दूसरी ही ग्राग थी, जिसे मैंने जलाया था, ग्रौर वह दूसरी है जिससे ... खेत जला। मुर्फे 'सजा नही मिलनी चाहिए।'.. महाराज ! उसे सजा मिलनी चाहिए या नहीं ?"

- . मिलनी चाहिए। . उसीकी जलाई हुई आगने बढते-वढते खेतको भी जला दिया।
- C. "दीपकसे भ्राग लगना—महाराज । कोई भ्रादमी दीया लेकर श्रपने घरके उपरले छतपर जाये श्रीर भोजन करे। वह दीया जलता हुआ कुछ तिनकोमें लग जाये। वे तिनके घरको (आग) लगा दे, और वह घर सारे गाँवको लगा दे। गाँववाले उस आदमीको पकड कर कहे- 'तुमने गाँवमे क्यो ग्राग लगाई ?' इसपर वह कहे- 'मैने गाँवमे त्राग नही लगाई। उस दीयेकी ग्राग दूसरी ही थी, जिसकी रोशनीमें मैने भोजन किया था, श्रीर वह श्राग दूसरी ही थी, जिसने गाँव जलाया।' इस तरह ग्रापसमे भगड़ा करते (यदि) वे ग्रापके पास ग्रावे, तो ग्राप किघर फैसला देंगे ?"

"भन्ते! गाँववालोकी ग्रोर ...।"

"महाराज ! इसी तरह यद्यपि मृत्युके साथ एक नाम श्रीर रूपका लय होता है ग्रीर जन्मके साथ दूसरा नाम ग्रीर रूप उठ खडा होता है, किन्तु यह भी उसीसे होता है। इसलिए वह अपने कर्मोसे मुक्त नही हम्रा।"

(ग) विवाहित कन्या—महाराज । कोई म्रादमी. . रुपया दे एक छोटीसी लड़कीसे विवाह कर, कही दूर चला जाये। कुछ दिनोके वाद वह वढकर जवान हो जाये। तव कोई दूसरा त्रादमी रुपया देकर उससे विवाह कर ले। इसके वाद पहिला ग्रादमी ग्राकर कहे—'तुमने मेरी स्त्रीको क्यो निकाल लिया ?' इसपर वह ऐसा जवाव दे--'मैने तुम्हारी स्त्रीको नही निकाला । वह छोटी लडकी दूसरी ही थी, जिसके साथ तुमने विवाह किया था ग्रौर जिसकेलिए रुपये दिये थे। यह सयानी, जवान श्रीरत दूसरी ही है जिसके साथ कि मैने विवाह किया है श्रीर

जिसकेलिए रुपये दिये हैं। ग्रव, यदि दोनो इस तरह भगड़ते हुए ग्रापके पास ग्रावें तो ग्राप कियर फैसला देंगे ?"

". पहिले ग्राटमीकी ग्रोर।.. (क्योकि) वही लड़की तो विकर संयानी हुई।"

(घ)'-- "भन्ते ! जो उत्पन्न है, वह वही व्यक्ति है या दूसरा ?"

"न वही ग्रीर न दूसरा ही। . (१) जब ग्राप बहुत बच्चे थे ग्रीर खाटपर चित्त ही लेट सकते थे, क्या ग्राप ग्रव इतने वड़े होकर भी वही है ?"

"नही भन्ते । ग्रव मैं दूसरा हो गया हूँ।"

"भन्ते ! .. ग्राप इससे क्या दिखाना चाहते है ?"

"महाराज ! में वचपनमें दूसरा था श्रीर इस समय वडा होकर दूसरा हो गया हूँ; किन्तु वह सभी भिन्न-भिन्न श्रवस्थाए इस शरीरपर ही घटनेसे एक हीमें ले ली जाती है।....

"(२) यदि कोई म्रादमी दीया जलावे, तो वह रात भर जलता रहेगा न ?"

" ...रातभर जलता रहेगा।"

"महाराज ! रातके पहिले पहरमें जो दीयेकी टेम थी। क्या वही दूसरे या तीसरे पहरमें भी वनी रहती है ?"

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>वहीं, २।२।६ (घ्रनुवाद, पृ० ४६)

"नही, भन्ते!"

"महाराज । तो क्या वह दीया पहिले पहरमे दूसरा. दूसरे श्रौर तीसरे पहरमे श्रौर हो जाता है ?"

"नहीं भन्ते ! वही दीया सारी रात जलता रहता है।"

"महाराज! ठीक इसी तरह किसी वस्तुके ग्रस्तित्वके सिलसिलेमें एक ग्रवस्था उत्पन्न होती है, एक लय होती है—ग्रौर इस तरह प्रवाह जारी रहता है। एक प्रवाहकी दो ग्रवस्थाग्रोमे एक क्षणकां भी ग्रन्तर नहीं होता; क्योंकि एकके लय होते ही दूसरी उत्पन्न हो जाती है। इसी कारण न (वह) वहीं जीव है ग्रौर न दूसरा ही हो जाता है। एक जन्मके प्रक्तिम विज्ञान (चित्तेतना)के लय होते ही दूसरे जन्मका प्रथम विज्ञान उठ खड़ा होता है।

(ङ)'—"भन्ते! जब एक नाम-रूपसे श्रच्छे या बुरे कर्म किये जाते है, तो वे कर्म कहाँ ठहरते हैं?"

"महाराज । कभी भी पीछा नही छोडनेवाली छायाकी भाँति वे कमें उसका पीछा करते हैं।"

"भन्ते ! क्या वे कर्म दिखाये जा सकते हैं, (िक) वह यहाँ ठहरे हैं ?"

"महाराज ! वे इस तरह नहीं दिखाये जा सकते।...वया कोई वृक्षके उन फलोको दिखा सकता है जो ग्रभी लगे ही नही....?"

(३) नाम श्रोर रूप—बुद्धने विश्वके मूल तत्त्वोको विज्ञान (==नाम) श्रीर भौतिकतत्त्व (==रूप)में वाँटा हैं, इनके वारेमें मिनान्दरने पूछा—
"भन्ते ! . . . नाम क्या चीज हैं श्रीर रूप क्या चीज ?"

"महाराज! जितनी स्थूल चीजे है, सभी रूप है; ग्रीर जितने सूक्ष्म मानसिक धर्म है, सभी नाम है।...दोनो एक दूसरेके ग्राश्रित है, एक दूसरेके विना ठहर नहीं सकते। दोनों (सदा) साथ ही होते हैं।.... यदि मुर्गिके पेटमें (वीज रूपमें) वच्चा नहीं हो तो ग्रडा भी नहीं हो

<sup>&#</sup>x27; वही

सकता, क्योंकि वच्चा और ग्रटा दोनों एक दूसरेपर ग्राश्रित है। दोनों एक ही साथ होते हैं। यह (सदासे) . .होता चला ग्राया है। .. "

(४) निर्वाण—मिनान्दरने निर्वाणके वारेमें पूछते हुए कहा -"भन्ते! क्या निरोध हो जाना ही निर्वाण है ?"

³". ..(वुड) कहाँ है <sup>?</sup>"

"महाराज ! भगवान् परम निर्वाणको प्राप्त हो गये है, जिसके वाद उनके व्यक्तित्वको बनाये रखनेकेलिए कुछ भी नही रह जाता... ।"

"भन्ते । उपमा देकर समभावें।"

"महाराज । क्या होकर-बुभ-गई जलती ग्रागकी लपट, दिखाई जा सकती है.. ?"

"नही भन्ते ! वह लपट तो वुभ गई।"

नागसेनने अपने प्रश्नोत्तरोसे बुद्धके दर्शनमें कोई नई वात नहीं जोडी, किन्तु उन्होने उसे कितना साफ किया यह ऊपरके उद्धरणोसे स्पष्ट है। यहाँ हमें यह भी स्मरण रखना चाहिए, कि नागसेनका अपना जन्म

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>वही, ३।१।६ (श्रनुवाद, पृ० ५४)

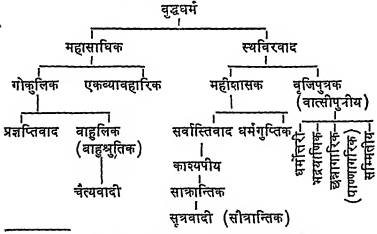
<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> वहीं, ३।२।१८ (ग्रनुवाद, पू० ६१)

हिन्दी-यनानी साम्राज्य श्रीर सभ्यताके केन्द्र स्यालकोट (सागल)के पास हुया था, श्रीर भारतीय ज्ञानके साथ-साथ यूनानी ज्ञानका भी परिचय रखनेके कारण ही वह मिनान्दर जैसे तार्किकका समाधान कर सके थे। मिनान्दर श्रीर नागसेनका यह सवाद इतिहासकी उस विस्तृत घटनाका एक नमूना है, जिसमे कि हिन्दी श्रीर यूनानी प्रतिभाए मिलकर भारतमें नई विचार-धाराश्रोका श्रारम्भ कर रही थी।

# चतुर्थ ऋध्याय

## बौद्ध-सम्प्रदाय

१. वौद्ध धार्मिक संप्रदाय—वुद्ध ग्रात्मवादके सक्त विरोधी थे, फिर साथ ही वह भौतिकवादके भी खिलाफ थे, यह हम वतला चुके हैं। मौयोंके शासनकालके ग्रन्त तक मगध ही वौद्ध-धर्मका केन्द्र था, किन्तु साम्राज्यके ध्वसके साथ वौद्ध धर्मका केन्द्र भी कमसे कम उसकी सबसे ग्रधिक प्रभावणाली शाखा (—िनकाय)—पूरवसे पिक्चमकी ग्रोरको लेनेपर हटने लगा। इसी स्थान-पिरवर्त्तनमें सर्वा स्ति वाद निकाय मगधसे उरुमुड पर्वत (—गोवर्धन, मथुरा) पहुँचा, ग्रीर यवन-शासन कालमें पजावमें जोर पकडते-पकडते किनष्कके समय ईसाकी पिहली सदीके मध्यमें गधार-कश्मीर उसके प्रधान केन्द्र वन गये। यही जगह थी, जहाँ वह यूनानी विचार, कला ग्रादिके सपकंमें ग्राया। ग्रशोकके समय (२६६ ई० पू०)तक वौद्ध धर्म निम्न सप्रदायोमें बँट चुका थां—



'देखो मेरी "पुरातत्त्व-निवंधावली", पृ० १२१ (ग्रौर कथावत्यु-ग्रहुकथा भी)। श्रयात्—बुद्धनिर्वाण (४५३ ई० पू०)के वादके सौ वर्षो (३५० ई० पू०)मे स्यविरवाद (च्वृद्धोके रास्तेवाले) श्रीर महासाधिक जो दो निकाय (च्सप्रदाय) हुए थे, वह श्रगले सवा सौ वर्षोमे बँटकर महासाधिक छै श्रीर स्यविरवादके वारह कुल ग्रठारह निकाय हो गए— सर्वास्तिवाद स्यविरवादियोके श्रन्तर्गत था। इन ग्रठारह निकायोके पिटक (सूत्र, विनय, श्रभिधम) भी थे, जो सूत्र श्रीर विनयमें बहुत कुछ समानता रखते थें, किन्तु श्रभिधमं पिटकमे मतभेद हो नही विल्क उनकी मुस्तके भी भिन्न थी। स्यविरवादियोने इन प्राचीन निकायोमेंसे निम्न श्राठके कितने ही मतोका ग्रपने ग्रभिधमंकी पुस्तक 'कथावत्थ्र'मे खडन किया है—

महासांघिक, गोकुलिक, काश्यपीय; भद्रयाणिक, महीशासक, वात्सी-पुत्रीय, सर्वास्तिवाद, साम्मितीय।

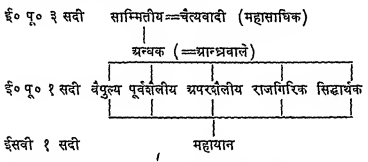
क था व त्यु को अशोकके गुरु मोग्गलिपुत्त तिस्सकी कृति वतलाया जाता है, किन्तु उसमे विणत २१४ कथावस्तुओ (=वादके विषयो)में सिर्फ ७३ उन पुराने निकायोसे संवध रखते हैं, जो कि मोग्गलिपुत्त तिस्सके समय तक मौजूद थे—अर्थात् उसका इतना ही भाग मोग्गलिपुत्तका वनाया हो सकता है। वाकी "कथावस्तु" अशोकके वादके निम्न आठ निकायोसे सवध रखती है—

(१) अन्धक, (२) अपरशैलीय, (३) पूर्वशैलीय, (४) राजगिरिक, (५) सिद्धार्थक (६) वैपुल्यवाद, (७) उत्तरापथक, (८) हेतुवाद।

2. बौद्ध दार्शनिक संप्रदाय—इन पुराने निकायों वार्शनिक र विचारोमे जानेकी जरूरत नहीं, क्योंकि वह "दिग्दर्शन"के कलेवरसे वाहरकी वात हैं, किन्तु इतना स्मरण रखना चाहिए कि वौद्धोंके जो चार दार्शनिक सप्रदाय प्रसिद्ध हैं, उनमें (१) सर्वास्तिवाद और (२) सौत्रा-नितक दर्शन तो पुराने अठारह निकायोसे सबध रखते थे, वाकी (३) योगाचार और (४) माध्यमिक अठारह निकायोसे वहुत पीछे ईसाकी

<sup>&#</sup>x27; देखो वहीं, पृ० १२६, टिप्पणी भी।

पहिली सदीमे श्रादिम रूपमे श्राए। इनके विकासके कमके वारेमे हम
"महायान वौद्ध धर्मकी उत्पत्ति" में लिख चुके हैं। महासाधिकोमें
एक निकायका नाम था चैत्यवाद, जिनका केन्द्र श्रान्ध्र-साश्राज्यमें
धान्यकटकका महाचैत्य (= महास्तूप) था, इसीसे इनका नाम ही
चैत्यवादी पडा। श्रान्ध्र साम्राज्यके पिन्छमी भाग (वर्त्तमान महाराष्ट्र)
में साम्मितीय निकायका जोर था। इन्ही दोनो निकायोसे श्रागे चलकर
महायानका विकास निम्न प्रकार हुश्रा—ै



योगाचारका जवर्दस्त समर्थक "लकावतार-सूत्र" वैपुल्यवादी पिटकसे सवध रखता है। नागार्जुनके माध्यमिक (= जून्य) वादके समर्थनमें प्रज्ञापार-मिताए तथा दूसरे सूत्र रचे गये, किन्तु नागार्जुनको ग्रपने दर्शनकी पुष्टिके लिए इनकी जरूरत न थी, उन्होने तो ग्रपने दर्शनको प्रतीत्य-समृत्पाद (-विच्छिन्न = प्रवाहरूपेण उत्पत्ति)पर ग्राधारित किया था।

कथावत्थुके "ग्रविनान" निकायोमे हमने उत्तरापथक ग्रोर हेतुवाद-का भी नाम पढा है। उत्तरापथक कश्मीर-गधारका निकाय था इसमे सन्देह नही। किन्तु हेतुवादके स्थानके वारेमे हमे मालूम नही। ग्रफलातूँके विज्ञानवादको प्रतीत्य-समुत्पादसे जोड देनेपर वह ग्रासानीसे योगाचार विज्ञानवाद वन जाता है, किन्तु ग्रभी हमारे पास इससे ग्रधिक प्रमाण नही

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>वहीं, पु० १२७

है, कि उसके दार्शनिक ग्रसगका जन्म ग्रीर कर्म स्थान पेशावर (गधार) था।
नागार्जुनके वाद वौद्धदर्शनके विकासमें सवसे जवर्दस्त हाथ ग्रसग ग्रीर वसुबंधु इन दो पठान-भाइयोका था। नागार्जुनसे एक शताब्दी पहिलेके जवर्दस्त
वौद्ध विचारक ग्रश्वघोषको यदि हम लें, तो उनका भी कर्मक्षेत्र पेशावर
(गधार) ही मालूम होता है। इससे भी वौद्ध दर्शनपर यूनानी प्रभावका
पड़ना जरूरी मालूम होता है। ग्रश्वघोषको महायानी ग्रपने ग्राचार्योमे
शामिल करते हैं, ग्रीर इसके सवृतमें "महायानश्रद्धोत्पाद" ग्रथको उनकी
कृतिके तौरपर पेश करते हैं; किन्तु जिन्होने "वुद्धचरित", "सौन्दरानद",
"सारिपुत्त-प्रकरण" जैसे काव्य नाटकोको पढा है, तिव्वती भाषामे ग्रनूदित
उनके सर्वास्त्वादी सूत्रोपर व्याख्याए देखी है, ग्रीर जो "सर्वास्त्वादी
ग्राचार्यों को चैत्य वनाकर ग्राप्त-करनेवाले तथा त्रिपटककी व्याख्या
("विभाषा")केलिए सर्वास्त्वादी ग्राचार्योकी परिषद् वुलानेवाले महाराज कनिष्कपर विचार करते हैं, वह ग्रश्वघोषको सर्वास्तिवादी स्थिवर
छोड़ दूसरा कह नहीं सकते।

ग्रस्तु ! यूनानी तथा शक-कालके इन वौद्ध प्राचीन निकायोपर यदि ग्रौर रोशनी डाली जा सके; तो हमें उन्हींके नहीं, भारतीय दर्शनके एक भारी विकासके इतिहासके वारेमें बहुत कुछ मालूम हो सकेगा । किन्तु, चीनी तिव्वती ग्रनुवाद, तथा गोबीकी मरुभूमि हमारी इस विषयमें कितनी मदद कर सकती है, यह ग्रागेके ग्रनुसन्धानके विषय हैं । ग्रभी हमें इससे ज्यादा नहीं कहना है कि भारतीय ग्रौर यूनानी विचारघाराका जो समागम गधारमें हो रहा था, उसमें ग्रस्वधोप ग्रपने ग्राधुनिक ढंगके काव्यो ग्रौर नाटकोको ही नहीं बिल्क नवीन दर्शनको भी यूनानसे मिलानेवाली कड़ी थे। उनसे किसी तरह नागार्जुनका सवंघ हुग्रा।

<sup>&#</sup>x27;पोइ-खङ् (तिव्बत)में सुरक्षित एक संस्कृत ताल-पत्रकी पुस्तककी पुष्पिकामें ग्रव्वघोषको सर्वास्तिवादी भिक्षु भी लिखा मिला है। (देखो J. B. O. R. S. में मेरे प्रकाशित सूचीपत्रोंको)।

फिर नागार्जुनने वह दर्शन-चक्रप्रवर्त्तन किया, जिसने भारतीय दर्शनोको एक ग्रभिनव मुज्यवस्थित रूप दिया ।

3. नागार्जुन (१७५ ई०) का शून्यवाद (१) जीवन—नागार्जुनका जन्म विदर्भ (=वरार)में एक ब्राह्मणके घर हुआ था। उनके
वाल्यके वारेमें हम अनुमान कर सकते हैं, कि वह एक प्रतिभागाली
विद्यार्थी थे, ब्राह्मणोके प्रथोका गम्भीर अध्ययन किया था। भिक्षु
वननेपर उन्होने वौद्ध प्रथोका भी उसी गभीरताके साथ अध्ययन
किया। आगे चलकर उन्होने श्रीपर्वत (=नागार्जुनीकोडा, गुन्दूर)को
अपना निवास-स्थान वनाया, जो कि उनकी ख्याति, तथा समय
वीतनेके साथ गढे जानेवाले पँवारोके कारण सिद्ध-स्थान वन गया।
नागार्जुन वैद्यक और रसायन शास्त्रके भी आचार्य वतलाये जाते है।
उनका "अष्टागहृदय" अब भी तिव्वतके वैद्योकी सबसे प्रामाणिक
पुस्तक है। किन्तु नागार्जुनकी सिद्धाई तथा तत्र-मत्रके वनाने वढानेकी
वातें जो हमें पीछके बौद्ध साहित्यमें मिलती है, उनसे हमारे दार्शनिक
नागार्जुनका कोई सबध नही।

नागार्जुन ग्रान्ध्रराजा गीतमीपुत्र यज्ञश्री (१६६-१६६ ई०) के सम-कालीन थे, विन्टरनिट्ज का यह मत युक्तियुक्त मालूम होता है।

नागार्जुनके नामसे वैसे वहुतसे ग्रंथ प्रसिद्ध है, किन्तु उनकी ग्रसली कृतियाँ है—

(१) माध्यमिककारिका, (२) युक्तिपष्ठिका, (३) प्रमाणविष्वसन, (४) उपायकीशल्य, (५) विग्रहन्यावर्त्तनी<sup>२</sup>।

डनमें सिर्फ दो-पहिली और पाँचवी ही मूल सस्कृतमे उपलब्ध है।

(२) दार्शनिक विचार—नागार्जुनने विग्रह व्यावर्त्तनीमें विरोवी

<sup>&#</sup>x27;History of Indian literature, Vol.II, pp. 346-48.
'Journal of the Bihar and Orissa Research
Society, Patna, Vol. XXIII में मेरे हारा संपादित।

तर्कोका खडन करके कान्टके वस्तु-सारसे उलटे वस्तु-शून्वता—यस्तुग्रोके भीतर कोई स्थिर तत्त्व नही, वह विच्छिन्न प्रवाह मात्र है—सिद्धि की है।

(क) शून्यता—नागार्जुनको कारिका शैलीका प्रवर्त्तक कहा जाता है। कारिकामे पद्यकी-सी स्मरण करने, तथा सूत्रकी भाँति अधिक वातोको थोड़े गब्दोमे कहनेकी सुविधा होती है। कमसे कम नागार्जुनके तीन प्रथ (१, २, ५) कारिकाओमे ही है। "विग्रह्व्यावर्त्तनी"मे ७२ कारिकाए है, जिनमे अन्तिम दो माहात्म्य और नमस्कार क्लोक है, इसलिए मूलग्रथ सत्तर ही कारिकाओका हुआ। वह शून्यतापर है, इसलिए जान पडता है विग्रह-व्यावर्त्तनका ही दूसरा नाम "शून्यता सप्तित" है। इन कारिकाओपर आचार्यने स्वय सरल व्याख्या की है।

नागार्जुनने ग्रथके ग्रादिमे नमस्कार श्लोक ग्रीर ग्रथ-प्रयोजन नही दिया है, जो कि पीछेके वौद्ध ग्रवौद्ध ग्रथोमे सर्वमान्य परिपाटीसी वन गई देखी जाती है। नागार्जुनने ७१वी कारिकामे शून्यताका माहात्म्य वतलाते हुए लिखा है—

"जो इस शून्यताको समभ सकता है, वह सभी अर्थोको समभ सकता है। जो शून्यताको नहीं समभता, वह कुछ भी नहीं समभ सकता।।"

इसकी व्याख्यामें श्राचार्यने वतलाया है, कि जो शून्यताको समभता है, वह प्रतीत्य-समुत्पाद (=विच्छिन्न प्रवाहके तौरपर उत्पत्ति)को समभ सकता है, प्रतीत्य-समुत्पाद समभनेवाला चारो श्रायंसत्योंको समभ सकता है। चारो सत्योंके समभनेपर उसे तृष्णा-निरोध (=निर्वाण) श्रादि पदार्थोंकी प्राप्ति हो सकती है। प्रतीत्य-समुत्पाद जाननेवाला जान सकता है कि क्या धर्म है, क्या धर्मका हेतु श्रीर क्या धर्मका फल है। वह जान सकता है कि श्रधर्म, श्रधर्म-हेतु, श्रधर्म-फल क्या है, क्लेश (चित्तमल), क्लेश-हेतु, क्लेश-वस्तु क्या है। जिसे यह सव मालूम है, वह जान सकता है कि क्या है सुगति या दुर्गति, क्या है सुगति-दुर्गतिमें जाना, क्या है सुगति-

१ "प्रभवति च शून्यतेयं यस्य प्रभवन्ति तस्य सर्वार्याः । प्रभवति न तस्य किंचित् न भवति शून्यता यस्य ॥"

दुर्गतिमे जानेका मार्ग, वंया है सुगति-दुर्गतिसे निकलना तथा उसका उपाय।

शून्यतासे नागार्जुनका अर्थ है,प्रतीत्य-समृत्पाद —विश्व और उसकी सारी जड-चेतन वस्तुए किसी भी स्थिर अचल तत्त्व (=आत्मा,द्रव्य आदि) से विलकुल शून्य हैं। अर्थात् विश्व घटनाए है, वस्तु समूह नहीं। आचार्यने अपने अथकी पहिली वीस कारिकाओमे पूर्वपक्षीके आक्षेपोको दिया है, और अथके उत्तराईमे उसका उत्तर देते हुए शून्यताका समर्थन किया है। सक्षेपमें उनकी तर्कप्रणाली इस प्रकार है—

- पूर्वपत्त—(१) वस्तुसारसे इन्कार—ग्रथांत् शून्यवाद ठीक नहीं हैं, क्योंकि (1) जिन शब्दोंको तुम युक्तिके तीरपर इस्तेमाल करते हो, वह भी शून्य—ग्र-सार—होगे; (ii) यदि नहीं, तो तुम्हारी पहिली वात—सभी वस्तुए शून्य है—भूठी पडेगी, (iii) शून्यताको सिद्ध करनेकेलिए कोई प्रमाण नहीं हैं।
- (२) सभी भाव (= बस्तुए) वास्तविक है; क्योंकि, (i) अच्छे बुरेंके भेदको सभी स्वीकार करते है, (ii) जो वस्तु है नही उसका नाम ही नहीं मिलता, (iii) वास्तविकताका प्रतिषेध युक्तिसिद्ध नही; (1v) प्रतिष्धयको भी सिद्ध नहीं किया जा सकता।

उत्तरपद्म—(१) सभी भावो (=सत्ताग्रो) की शून्यता या प्रतीत्य-समुत्पाद (=विन्छिन्न प्रवाहके रूपमे उत्पत्ति) सिद्ध है, क्योकि, (1) विश्व-की श्रवास्तविकताका स्वीकार, शून्यता सिद्धान्तके विश्द्ध नहीं है, (ii) इस-लिए वह हमारी प्रतिज्ञाके विश्द नहीं; (iii) जिन प्रमाणोसे भावोकी वास्तविकता सिद्ध की जा सकती है, उन्हीको सिद्ध नहीं किया जा सकता— (2) न प्रमाण दूसरे प्रमाणसे सिद्ध किया जा सकता क्योंकि ऐसी श्रवस्था

<sup>&#</sup>x27;विग्रह्न्यावर्त्तनी २२---"इह हि यः प्रतीत्य भावानां भावः सा शून्यता । कस्मात् ? निः स्वभावत्वात् । ये हि प्रतीत्य समुत्पन्ना भावास्ते न सस्वभावा भवन्ति स्वभावाभावात् । कस्माद् ? हेनुप्रत्ययापेक्षत्वात् । यदि हि स्वभावतो भावा भवेयुः । प्रत्याख्यायापि हेनुप्रत्ययं भवेयुः ।"

में वह प्रमाण नही प्रमेय (=जिसे श्रभी प्रमाणसे सिद्ध करना है) हो जायगा, (b) वह श्रागकी माँति श्रपनेको सिद्ध कर सकता है; (c) न वह प्रमेयसे सिद्ध किया जा सकता है, क्यों प्रिमेय तो खुद ही सिद्ध नही, साध्य है, (d) न वह संयोग (=इत्तिफाक)से सिद्ध किया जा सकता है, क्यों कि सयोग कोई प्रमाण नहीं है।

(२) भावो (=सत्ताग्रो) की शून्यता सत्य है; क्यों कि (i) यह अच्छे वुरेके भेदके खिलाफ नहीं है; वह भेद तो स्वय प्रतीत्य-समुत्पादके कारण ही है। यदि प्रतीत्य समुत्पादके आधारपर नहीं विल्क स्वत. परमार्थ रूपेण अच्छे वुरेका भेद हो, तो वह अचल एकरस है, फिर ब्रह्मचर्य आदिके अनुष्ठान द्वारा इच्छानुकूल उसे वदला नहीं जा सकता; (ii) शून्यता होनेपर नाम नहीं हो सकता, यह भी ख्याल गलत है; क्यों कि नामको हम सद्भूत नहीं असद्भूत मानते है। सत् (=िस्थर, अविकारी, वस्तुसार) का ही नाम हो, अ-सत्का नहीं, यह कोई नियम नहीं; (iii) प्रतिषेघ नहीं सिद्ध किया जा सकता यह कहना गलत है, क्यों कि अप्रतिषेघकों सिद्धकों करनेकेलिए प्रमाण आदिकी जरूरत पडेगी।

ग्र क्ष पा दके न्यायसूत्रका प्रमाण-सिद्धि प्रकरण तथा विग्रह-व्यावित्तनी एक ही विषयके पक्ष प्रति-पक्षमें है। हम ग्रन्यत्र वतला चुके है, कि ग्रक्ष-पादन ग्रपने न्यायसूत्रमे नागार्जुनके उपरोक्त मतका खडन किया है।

पुस्तकको समाप्त करते हुए नागार्जुनने कहा है-

"जिसने शून्यता प्रतीत्य-समुत्पाद और अनेक-अर्थोवाली मध्यमा प्रति-पद (चिनके मार्ग)को कहा, उस अप्रतिम वुद्धको प्रणाम करता हूँ।"

<sup>&#</sup>x27;विग्रहव्यावर्त्तनीकी भूमिका (Preface)में हम वतला श्राये है कि श्रक्षपादने नागार्जुनके इसी मतका खंडन किया है।

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> वि० व्या० ७२---

<sup>&</sup>quot;यः शून्यतां प्रतीत्यसमुत्पादं मध्यमां प्रतिपदमनेकार्था । निजगाद प्रणमामि तमप्रतिमसंबुद्धम् ॥"

- (2) प्रमाण-विध्वंसनमें नागार्जुनने प्रमाणवादका खडन किया है, नागा-जुन प्रमाणवादका खडन करते भी परमार्थके अर्थमें ही उसका खडन करते हैं, व्यवहार-सत्यमें वह उससे इन्कार नहीं करते। लेकिन प्रमाण जैसा प्रवल खडन उन्होंने अपने अयोमें किया, उसका परिणाम यह हुआ कि माध्यमिक दर्शन व्यवहार-सत्यवादी वस्तुस्थितिपोपक दर्शन होनेकी जगह सर्वध्वसक नास्तिवाद वन गया । "प्रमाण-विध्वसन"में अक्षपादकी तरह ही प्रमाण, प्रमेय आदि अठारह पदार्थोंका सिक्षप्त वर्णन है। इसी तरह उपाय-कौशल्यमें भी जास्त्रार्थ-सवधी वातो—निग्रह-स्थान, जाति आदि—के वारेमें कहा गया है, जो कि हमें अक्षपादके सूत्रोमें भी मिलता है। उपाय-कौशल्यका अनुवाद चीनी-भाषामें ४७२ ई०में हुआ था । इनके वारेमें हम यही कह सकते हैं कि अनुयाधियोमेंसे किसीने दूसरेके प्रथसे लेकर इसे अपने आचार्यके ग्रथमें जोड दिया है।
- (ख) माध्यमिक-कारिकाके विचार—दर्शनकी दृष्टिसे नागार्जुनकी कृतियोमे विग्रह-व्यावर्त्तनी श्रीर साध्यमिक-कारिकाका ही स्थान ऊँचा है। नागार्जुनका शून्यतासे श्रीभप्राय है, प्रतीत्य-समुत्पाद, यह हम "विग्रह व्यावर्त्तनी"में देख श्राये हैं। नागार्जुन प्रतीत्य-समुत्पादके दो श्रयं लेते हैं—(१) प्रत्यय (क्हेनु या कारण)से उत्पत्ति, "सभी वस्तुए प्रतीत्य समुत्पन्न है"का श्रयं है, सभी वस्तुए श्रपनी उत्पत्तिमें—श्रपनी सत्ताको पानेकेलिए दूसरे प्रत्यय या हेतुपर श्राक्षित (क्पराक्षित) है। (२) प्रतीत्य-समुत्पादका दूसरा श्रयं क्षणिकता है, सभी वस्तु क्षणके वाद नष्ट हो जाती है, श्रीर उनके वाद दूसरी नई वस्तु या घटना क्षण भरके लिए श्राती है, श्रयात् उत्पत्ति विच्छिन्न-प्रवाह-सी है। प्रतीत्य-समुत्पादको हो मध्यम-मार्ग कहा जाता है, यह कह चुके है, श्रीर यह भी कि वुद्ध न श्रात्मवादी थे न भौतिकवादी, वित्क उनका रास्ता इन दोंनोंके बीचका (क्ष्मध्यम-मार्ग) था—वह "विच्छिन्न प्रवाह"को मानते थे।

<sup>&#</sup>x27;सर्वदर्शन-संग्रह, बौद्ध-दर्शन । 'Nanjio, 1257.

श्रघ्याय ४

श्रात्मवादियोकी सतत विद्यमानताके विरुद्ध उन्होने विच्छिन्न या प्रतीत्य-को रखा, ग्रौर भौतिकवादियोके सर्वथा उच्छेद (=विनाश)के विरुद्ध प्रवाहको रखा।

पराश्रित उत्पादके अर्थको लेकर नागार्जुन सावित करना चाहते है, कि जिसकी उत्पत्रि, स्थिति या विनाश है, उसकी परमार्थ सत्ता कभी नहीं मानी जा सकती।

माध्यमिक दर्शन वस्तुसत्ताके परमार्थ रूपपर विचार करते हुए कहता है--

"न सत् है, न ग्र-सत् है, न सत्-ग्रीर-श्र-सत् दोनो है, न सत्-ग्रसत्-दोनो नही है।"

"कारक है, यह कर्मके निमित्त (=प्रत्यय)से ही कह सकते है, कर्म है यह कारकके निमित्तसे; यह छोड़ दूसरा (सत्ताकी) सिद्धिका कारण हम नही देखते हैं।"

इस प्रकार कारक ग्रीर कर्मकी सत्त्यता ग्रन्योन्याश्रित है, ग्रर्थात् स्वतत्र रूपसे दोनोमे एककी भी सत्ता सिद्ध नहीं है। फिर स्वयं असिद्ध वस्तु दूसरेको क्या सिद्ध करेगी ? इसी न्यायको लेकर नागार्जुन कहते है, कि किसीकी सत्ता नही सिद्ध की जा सकती—सत्ता ग्रीर ग्रसत्ता भी इसी तरह एक दूसरेपर श्राश्रित है, इसलिए ये ग्रलग-ग्रलग, दोनो या दोनोंके रूपमें भी नही सिद्ध किये जा सकते।

कत्ती ग्रीर कर्मका निषेव करते हुए नागार्जुन फिर कहते है---

"सत्-रूप कारक सत्-रूप कर्मको नही करता, (क्योकि) सत्-रूपसे किया नही होती, ग्रत. कर्मको कर्त्ताकी जरूरत नही ।

सद्-रूपकेलिए किया नहीं, ग्रत. कर्त्ताको कर्मकी जरूरत नहीं।" इस प्रकार परस्पराश्रित सत्तावाली वस्तुग्रोमे कर्ता, कर्म, कारण,

क्रियाको सिद्ध नहीं किया जा सकता।

र माध्यमिक-कारिका ६२ <sup>२</sup> वहीं ५५, ५६

"कही भी कोई सत्ता न स्वत है, न परत , न स्वत परत दोनो, ग्रीर न विना हेतुके ही है ।"

कार्य कारण सवधका खडन करते हुए नागार्जुनने लिखा है— "यदि पदार्थ सत् है, तो उसकेलिए प्रत्यय (==कारण)की जरूरत नहीं । यदि ग्र-सत् है तो भी उसकेलिए प्रत्ययकी जरूरत नहीं ।

(गदहेके सीगकी भाँति) अ-सत् पदार्थकेलिए प्रत्ययकी क्या जरूरत ? सत् पदार्थको (अपनी सत्ताकेलिए) प्रत्ययकी क्या जरूरत ?"

उत्पत्ति, स्थिति श्रीर विनागको सिद्ध करनेकेलिए कार्य-कारण, सत्ता-श्रसत्ता श्रादिके विवेचनमें पडकर श्राखिर हमें यही मालूम होता है कि वह प्रस्पुराश्चित है, ऐसी श्रवस्थामें उन्हें सिद्ध नही किया जा मकता। वौद्ध-दर्शनमें पदार्थोंको सस्कृत (़ क्कृत) श्रीर श्र-सस्कृत (श्र-कृत) दो भागोमें वाँटकर सारी सत्ताग्रोको सस्कृत श्रीर निर्वाणको श्रसस्कृत कहा गया है। नागार्जुनने इस संस्कृत श्रसस्कृत विभागपर प्रहार करते हुए कहा है—

"उर्त्पत्ति-स्थिति-विनाशके सिद्ध होनेपर सस्कृत नहीं (सिद्ध) होगा । सस्कृतके सिद्ध हुए विना श्र-सस्कृत कैसे सिद्ध होगा ?"

जगत् श्रीर उसके पदार्थोंकी मरुमरीचिका वतलाते हुए नागार्जुनने लिखा है —

"(रेगिस्तानकी) लहरको पानी समक्तर भी यदि वहाँ जाकर पुरुष 'यह जल नहीं हैं' समक्ते तो वह मूढ हैं। उसी तरह मरीचि समान (इस) लोकको 'हैं' समक्तेवालेका 'नहीं हैं' यह मोह भी मोह होनेसे युक्त नहीं हैं।"

जिस तरह पराश्रित उत्पाद (=प्रतीत्य-समुन्पाद) होनेसे किसी वस्तुको सिद्ध, श्रसिद्ध, सिद्ध-ग्रसिद्ध, न-सिद्ध-न-श्र-सिद्ध नही किया जा सकता, उसी तरह प्रतीत्य-समुत्पादका श्रर्थ विच्छित्र प्रवाह रूपसे उत्पाद लेनेपर वहाँ

<sup>ै</sup>मध्य० कार्० ४ <sup>२</sup>वहीं २२ <sup>१</sup>वहीं ४६ <sup>४</sup>वहीं ४६

भी कार्य, कारण, कर्म, कर्त्ता ग्रादि व्यवस्था नही हो सकती, क्योकि उनमेंसे एक वस्तु दूसरेके विलकुल उच्छिन्न हो जानेपर ग्रस्तित्वमे ग्राती है।

(ग) शिचार्ये—आन्ध्रवशी राजायोकी पदवी शातवाहन (शालि-वाहन'भी) होती थी। तत्कालीन शातवाहन राजा (यज्ञश्री गीतमी पुत्र) नागार्जुनका "सुहृद" था। यह सुहृद् राजा साधारण नही भारी राजा था, यह नागार्जुनसे चार सदी वाद हुए वाणके हर्षचरित'के इस वाक्यसे पता लगता हैं — "नागार्जुन नामक भिक्षुने उस एकावली (हार)को नागराजसे माँगा और पाया भी। (फिर) उसे (अपने) सुहृद् तीन समुद्रोंके स्वामी शातवाहन नामक नरेन्द्रको दिया।"

यहाँ जातवाहनको तीनो समुद्रो (ग्ररव सागर, दक्षिण-भारत सागर, वंग-खाड़ी) का स्वामी तथा नागार्जुनका सुहृद् वतलाया गया है। नागार्जुन जैसा प्रतिभागाली विद्वान् जिसके राज्य (=विदर्भ) में पैदा हुग्रा तथा रहता हो, वह उससे क्यो नहीं सौहार्द प्रदर्शन करेगां? नागार्जुनने ग्रपने सुहृद् गातवाहन राजाको एक शिक्षापूर्ण पत्र "सुहृद्-लेख" लिखा था, जिसका ग्रनुवाद तिव्वती तथा चीनी दोनो भाषाग्रोमे ग्रव भी सुरक्षित है। इस लेखमें नागार्जुनने जो शिक्षाएं ग्रपने सुहृद्को दी है, उनमेंसे कुछ इस प्रकार है—

"६. घनको चचल ग्रौर ग्रसार समभ घर्मानुसार उसे भिक्षुग्रो, बाह्मणों, गरीवो ग्रौर मित्रोको दो, दानसे वढकर दूसरा मित्र नहीं है।"

<sup>ै</sup> वैस राजपूत श्रपनेको सालवाहन वंशज तथा पैठन नगरसे श्राया बत-लाते हैं। पैठन या प्रतिष्ठान (हैदराबाद रियासत) नगर शातवाहन राजाश्रोंकी राजधानी थी।

 <sup>&</sup>quot; . . . तामेकावलीं . . तस्मान्नागराजात् नागार्जुनो नाम . . . .
 भिक्षुरभिक्षत् लेभे च । . . . त्रिसमुद्राधिपतये शातवाहननाम्ने नरेन्द्राय सुहृदे स दवी ताम्।"
 —हर्षचरित ७

"७ निर्दोप, उत्तम, श्रमिश्रित, निष्कलक, शील (=सदाचार)को (कार्यरूपमें) प्रकट करो; सभी प्रभुताश्रोका श्रावार शील है, जैमे कि चराचरका श्रावार घरती है।

"२१ दूसरेकी स्त्रीपर नज़र न दीडाग्रो, यदि देखो तो श्रायुके श्रनुसार उसे मा, वहिन या वेटीकी तरह समभो।

"२६ तुम जगको जानते हो; ससारकी श्राठ स्थितियो—लाभ-ग्रलाभ, सुख-दुख, मान-श्रपमान, स्तुति-निन्दा—मे समान भाव रखो, क्योंकि वह तुम्हारे विचारके विषय नहीं है।

"३७ किन्तु उस एक स्त्री (ग्रपनी पत्नी)को परिवारकी ग्रविष्ठात्री देवीकी भाँति सम्मान करना, जो कि वहिनकी भाँति मजुल, मित्रकी भाँति विजयिनी, माताकी भाँति हितैपिणी, सेवककी भाँति ग्राज्ञाकारिणी है।

"४६ यदि तुम मानते हो कि 'मैं रूप (=भौतिकतत्त्व) नहीं हूँ', तो इससे तुम समभ जाग्रोगे कि रूप ग्रात्मा नहीं है, ग्रात्मा रूपमें नहीं है, रूप ग्रात्मा (=मेरे)में नहीं वसता। इसी तरह दूसरे (वेदना ग्रादि) चार स्कवोंके वारेमें भी जानोगे।

"५० ये स्कथ न इच्छासे, न कालमे, न प्रकृतिसे, न स्वभावसे, न ईश्वरसे, ग्रीर न विना हेतुके पैदा होते हैं, समभो कि वे ग्रिवद्या ग्रीर तृष्णासे उत्पन्न होते हैं।

"५१. जानो कि घार्मिक क्रिया-कर्म (=गीलव्रतपरामर्ग) भूठा दर्शन (=सत्कायदृष्टि) ग्रीर सशय (विचिकित्सा)मे ग्रासिक्त तीन वेडियाँ (=सयोजन) है।

नागार्जुनका दर्शन—शून्यवाद—वास्तविकताका श्रपलाप करता है। दुनियाको शून्य मानकर उसकी समस्याश्रोके श्रस्तित्वमे इन्कार करनेकेलिए इससे बढकर दर्शन नहीं मिलेगा ? इमीलिए श्राब्चर्य

<sup>&#</sup>x27; देखो संगीति-परियायसुत्त (दी० नि०, ३।१०) "बुद्धचर्या", पष्ठ ५६०

नहीं, यदि ऐसा दार्शनिक सम्राट् यज्ञश्री गौतमीपुत्रका घनिष्ट मित्र (? सुहृद्) था।

थे. योगाचार और दूसरे बौद्ध-दर्शन माध्यमिक, और योगाचार महायानसे सबध रखनेवाले दर्शन है, जब कि सर्विह्तिवाद और सौत्रान्तिक हीनयान (=स्थिवरवाद)से सबंध रखते हैं। इन चारो बौद्ध दर्शनोको यदि आकाशसे धरतीकी ओर लाये तो वह इस प्रकार मालूम होते हैं—

| ,  | वाद                         | नाम          | श्राचार्य                           |
|----|-----------------------------|--------------|-------------------------------------|
| ₹. | शून्यवाद                    | माध्यमिक     | नागार्जुन, श्रार्यदेव,              |
|    |                             |              | चद्रकीर्ति, भाव्य, वुद्धपालित       |
| ₹. | विज्ञानवाद                  | योगाचार      | . 5 9                               |
|    | _                           |              | नाग, धर्मकीर्ति, शान्तरक्षित        |
| ₹  | वाह्य-ग्रर्थवाद             | सौत्रान्तिक  |                                     |
| ४. | वाह्य-ग्राभ्यन्तर-ग्रर्थवाद | सर्वास्तिवाद | सघभद्र, वसुवघु (का<br>श्रभिधर्मकोश) |

योगाचार-दर्शनके मूल बीज वैपुल्यसूत्रोमे मिलते हैं। उसके लंकावतार, सन्धि-निर्मोचन, ग्रादि सूत्र वाह्य जगत्के ग्रस्तित्वसे इन्कार करते हुए विज्ञान (=ग्रभौतिक तत्त्व, मन)को एकमात्र पदार्थ मानते हैं। "जो क्षणिक नहीं वह सत् ही नहीं" इस सूत्रका ग्रपवाद बौद्धदर्शनमें हो नहीं सकता, इसलिए योगाचार विज्ञान भी क्षणिक हैं। दूसरी कितनीही विचार-धाराग्रोकी भाँति योगाचारके प्रथम प्रवर्तकके बारेमें भी हमें कुछ नहीं मालूम हैं। चौथी सदी तक यह दर्शन जिस किसी तरह चलता रहा, किन्तु चौथी सदीके उत्तरार्द्धमें ग्रसग ग्रौर वसुवंधु दो दार्शनिक भाई पेशावरमे पैदा हुए, जिनके प्रौढ ग्रंथोके कारण यह दर्शन ग्रत्थन्त प्रवल ग्रौर प्रसिद्ध हो गया।

योगाचार योगावचर (=योगी) शब्दसे निकला है, जो कि पुराने पिटकमे भी मिलता है, किन्तु यहाँ यह दार्शनिक सम्प्रदायके नामके तौर पर प्रयुक्त होता है। इस नामके पड़नेका एक कारण यह भी है कि योगाचार दर्शन-प्रतिपादक ग्रायं ग्रसगका मीलिक महान् ग्रय "योगाचारभूमि" है। ग्रसगके वारेमे हम ग्रागे कहेंगे। यहाँ नागार्जुन ग्रीर उनसे पहिले जैसा विज्ञानवाद माना जाता था ग्रीर जिसपर गधार-प्रवासी यूनानियो द्वारा ग्रफलातूनी दर्शनका प्रभाव जरूर पडा था, उसके वारेमें कुछ कहते हैं।

"द्यालय-विज्ञान (समुद्र) से प्रवृत्तिविज्ञानकी तरग उत्पन्न होती है।" विश्वके मूल तत्त्वको इस दर्शनकी परिभाषामे आलयविज्ञान कहा गया है। विज्ञान-समुद्रसे जो पाँची इन्द्रियाँ और मनके—ये छै विज्ञान उत्पन्न

होते है, उन्हें प्रवृत्ति-धिज्ञान कहते हैं।'---

"जैसे पवन-रूपी प्रत्यय (=हेतु)से प्रेरित हो समुद्रसे नाचती हुई तरगे पैदा होती है, ग्रीर उनके (प्रवाहका) विच्छेद नही होता। उसी तरह विषय-रूपी पवनसे प्रेरित चित्र-विचित्र नाचती हुई विज्ञान-तरगोके साथ ग्रालय समुद्र सदा कियापरायण रहता है।"

ग्रथित् भीतरी ज्ञेय पदार्थ (=ग्रभीतिक विज्ञान) पदार्थ है, वहीं वाहरकी तरह दिखलाई पडता है। स्कम, प्रत्यय (=हेतु), श्रणु, भौतिक तत्त्व, सभी विज्ञान मात्र है। यह श्रालयविज्ञान भी प्रतीत्य-समुत्पन्न (विच्छिन्न प्रवाहके तौरपर उत्पन्न), क्षण-क्षण परिवर्त्तनशील है। क्षणिकताके कारण उसे हर वक्त नया रूप धारण करते रहना पडता है, जिसके ही कृारण यह जगत्-वैचित्र्य है।

सर्वास्तिवाद्का वही सिद्धान्त है, जिसे हम बुद्धके दर्शनमें वतला श्राये है, वह वाह्य रूप, श्रान्तरिक विज्ञान दोनोकी प्रतीत्य-समुत्पन्न सत्ताको स्वीकार करता है।

सौत्रान्तिक ग्रपनेको वुद्धके सूत्रान्तो (सूत्रो या उपवेशो)का ग्रनुयायी वतलाते हैं। वह वाह्य विज्ञानवादसे उलटे वाह्यार्थवादी है ग्रयीत् क्षणिक रूप ही मौलिक तत्त्व हैं।

<sup>&#</sup>x27;देखो ''दर्शनदिग्दर्शन'', पृष्ठ ७०४-३७ वर्षकावतारसूत्र ५१

## पंचम ऋध्याय

# वौद्ध दर्शनका चरम विकास (६०० ई०)

## यसंग (३५० ई०)

भारतीय दर्गनको अपने अन्तिम विकासपर पहुँचानेके लिए पहिला जवर्दस्त प्रयत्न असग और वसुवधु दो पेगावरी पठान भाइयोने किया। वडे भाई असंगने योगाचार भूमि, उत्तरतन्त्र, जैसे अन्योको लिखकर विज्ञानवादका समर्थन किया। छोटे भाई वसुवधुकी प्रतिभा और भी वहु-मुखी थी। उन्होने एक और वैभापिक-सम्मत तथा वृद्धके दर्गनसे वहु-सम्मत अपने सर्वोत्कृष्ट अथ अभिवर्मकोप तथा उसपर एक वड़ा भाष्य, लिखा; दूसरी और विज्ञानवादके सर्वचमे विज्ञाप्तिमात्रतासिद्धिकी विश्विका (वीस कारिकाय) और त्रिशिका (तीस कारिकाय) लिख अपने वड़े भाईके कामको और सुव्यवस्थित रूपमे दार्गनिकोंके सामने पेग किया। तीसरा काम उनका सबसे महत्त्वपूर्ण था चादविधान नामक न्याय-प्रथको लिख, भारतीय न्यायगास्त्रको नागार्जुनकी पैनी दृष्टिसे मिली प्रेरणाको और नियमबद्ध करना, और सबसे बडी दात थी "भारतीय मध्ययुगीन न्यायके पिता" दिग्नाग जैसे शिष्यको पढाकर अब तकके किये गये प्रयत्नको एक वड़े प्रवाहके रूपमे ले जानेके लिए तैयार करना।

वौद्धोंके विज्ञानवाद—क्षणिक विज्ञानवाद—के शकराचार्य ग्रौर उनके दादा गुरु गौडपाद कितने ऋणी है, यह हम वतलानेवाले हैं। वस्तुत गौड-

<sup>&#</sup>x27; ये दोनों ग्रंथ चीनी श्रोर तिब्बती श्रनुवादके रूपमें पहिले भी मौजूद थे, किन्तु उनके संस्कृत मूल मुभे तिब्बतमें मिले, उनकी फोटो श्रीर लिखित प्रतियाँ भारत ग्रा चुकी है। ' श्रभिधर्मकोशको श्रपनी वृत्तिके साथ में पहिले संपादित कर चुका हूँ।

पादकी माडूक्य-कारिका "ग्रलात गान्ति प्रकरण" प्रच्छन्न नहीं प्रकट रूपमें एक बीद्ध विज्ञानवादी ग्रथ है। बीद्ध विज्ञानवाद ग्रीर ग्रसगका एक दूसरे-के साथ कितना मवध है, यह इसीसे मालूम हो सकता है, कि विज्ञानवाद ग्रपने नामकी ग्रपेक्षा "योगाचार दर्जन" के नामसे ज्यादा प्रमिद्ध है, ग्रीर योगाचार गर्वद ग्रसगके सबसे बड़े ग्रथ "योगाचार-भूमि" से लिया गया है।

### १-जीवनी

श्रसगका जन्म पेगावरके एक ब्राह्मण (पठान) कुलमें हुआ था। उनके छोटे भाई वसुवधु वौद्ध जगत्के प्रमुख दार्शनिकामे थे। वमुवधुके कितने ही मीलिक प्रथ कालकविलत हो गये। उनका श्रभिधमंकोण वहुत श्रीढ प्रथ है, मगर वह सर्वास्तिवाद दर्गनका एक सुश्रुखिनत विवेचन मात्र है, इसलिए हमने उसके वारेमे विशेष नहीं लिखा। वमुवधुने श्रभिधमंकोण-पर विस्तृत भाष्य लिखा है, जो सौभाग्यसे तिव्वतकी यात्राग्रोमे मुभे मस्कृतमें मिल गया, श्रीर प्रकाशित होनेकी प्रतीक्षामे फोटो एपमे पडा है। श्रपने वहे भाई श्रसगके विज्ञानवादपर "विज्ञित्यात्रतासिद्धि" नामके "विशिका" श्रीर "त्रिश्चना" नामसे वीस श्रीर तीस कारिकावाले दो प्रकरण भी मिलकर प्रकाशित हो चुके है। वसुवधु "मध्यकालीन न्याय-शास्त्र"के पिना दिग्नागके गुरु थे, श्रीर उन्होने स्वय भी "वादविधान" नामसे न्यायपर एक प्रथ लिखा था, किन्तु शिष्यकी प्रतिभाके सामने गुरुकी कृतियाँ ढेंक गई। वसुवधु समुद्रगुप्तके पुत्र चद्रगुप्त (विक्रमाव्त्यके) श्रध्यापक रह चुके थे, श्रीर इस प्रकार वह ईसवी चीथी शताब्दीके उत्तराधंमे मौजूद थे। "

श्रसगकी जीवनोंके बारेमें हम इससे श्रधिक नहीं जानते कि वह योगा-चार दर्शनके प्रथम श्राचार्य थे, कई ग्रयोंके लेखक, वसुवधुके वहे भाई श्रीर पेशावरके रहनेवाले थे। वह ३५०में जरूर मीजूद रहे होगे। यह ममय नागार्जुनसे पीने दो सदी पीछे पडता है। नागार्जुनके ग्रथ भारतीय न्याय-शास्त्रके प्राचीनतम ग्रंथ है—जहाँ तक श्रभी हमारा ज्ञान जाता है—लेकिन,

<sup>&#</sup>x27;देखो मेरी "वादन्याय" श्रीर "त्रिभवर्मकोश"की भूमिकाएँ।

नागार्जुनको ग्रसंग-वसुवधुसे मिलनेवाली कडी उसी तरह हमें मालूम नही है, जिस तरह यूनानी दर्शनके कितने ही वादोको भारतीय दर्शनो तक सीधे पहुँचनेवाली कडियाँ ग्रभी उपलब्ध नही हुई है। ग्रसगको वादशास्त्र (= न्याय)का काफी परिचय था, यह हमें "योगाचार-भूमि"से पता लगता है।

### २-ग्रसंगके ग्रंथ

महायानोत्तर तंत्र, सूत्रालकार, योगाचार-भूमि-वस्तुसग्रहणी, वोधि-सत्त्व-पिटकाववाद ये पाँच ग्रय श्रभी तक हमे श्रसगकी दार्शनिक कृतियोमे मालूम है, इनमे पिछले दोनोका पता तो "योगाचार-भूमि"से ही लगा है। पहिले तीनो ग्रथोके तिब्बती या चीनी श्रनुवादोका पहिलेसे भी पता था।

योगाचार-भूमि--- ग्रसगका यह विशाल ग्रथ निम्न सत्रह भूमियोमे विभक्त है---

१. . . विज्ञान भूमि

२. मन भूमि

३. सवितर्क-सविचारा भूमि

४. भ्रवितर्क-विचारमात्रा भूमि

५ भ्रवितर्क-ग्रविचारा भूमि

६. समाहिता भूमि

७. ग्रसमाहिता भूमि

न सचित्तका भूमि

१ अचित्तका भुमि

१० श्रुतमयी भूमि

११. चिन्तामयी भूमि

१२. भावनामयी भूमि

१३. श्रावक भूमि

१४ प्रत्येकवुद्ध भूमि

१५ वोधिसत्त्व भूमि

१६. सोपधिका भूमि

१७. निरुपधिका भूमि<sup>र</sup>

र्भयोगाचारभूमि"में श्राचार्यने किन-किन विषयोंपर विस्तृत विवे-चन किया है। यह निम्न थिषयसूची से मालूम हो जायेगाः—

<sup>&#</sup>x27;श्रावक-भूमि ग्रीर बोधिसत्व-भूमि तिव्यतमें मिली "योगाचारभूमि" की तालपत्र पोथी (दसवीं सदी) में नहीं है। बोधिसत्त्वभूमिको प्रो० उ० वोगीहारा (जापान १६३०) प्रकाशित कर चुके है। ग्रलग भी मिल चुकी है।

भूमि १

§ १. (पाँच इन्द्रियोंके) विज्ञानोंकी भूमियाँ ।

- § २. पाँच दिन्द्रयोके विज्ञान (==
  - १. श्रांखका विज्ञान
    - (१) विज्ञानोंके स्वभाव
    - (२) उनके ग्राश्रय (सहसू, समनन्तर, वीज)
    - (३) उनके श्रालंबन (Objects) वर्ण, संस्थान, बिज्ञिप्त (=किया)
    - (४) उनके सहाय (=सह-योगी)
    - (५) कर्म
      - (क) ग्रपने विषयके श्रालं-वनकी किया (== विज्ञिन्त)
      - (छ) ग्रपने स्वरूप (== - स्वलक्षण)की वि-न्नप्ति
      - (ग) वर्तमान कालकी विज्ञप्ति
      - (घ) एक क्षणकी विज्ञिन्त
      - (ड) मनवाले विज्ञानकी श्रनुवृत्ति (चपीछे

श्राना)

(च) भलाई वुराईकी श्रनुवृत्ति

- २. कानका विज्ञान (स्वभाव श्रादिके साथ
- ३. घ्राणका विज्ञान (,,)
- ४. जिह्वाका विज्ञान (,,)
- ४. काया (=त्वन् इन्द्रिय)का विज्ञान (स्वभाव श्रादिके साय)
- § ३. पांचों विज्ञानोंका उत्पन्न होना § ४. पांचों विज्ञानोंके साय संबद्ध

४. पांचा विज्ञानिक साथ सर्वेद्ध चित्त

५. पाँचों विज्ञानोके सहाय श्रादि की 'एक काफ्लिवाला' श्रादि होनेकी उपमा।

### भूमि २

मनकी भूमि

- § १. मनके स्वभाव ग्रादि
  - १. मनका स्वभाव
  - २. मनका आश्रय
  - ३. मनका श्रालंबन (=विपय)
  - ४. मनका सहाय (=सहयोगी)
  - ५. मनके विशेष कर्म
    - (१) ग्रालंबन विज्ञप्ति
    - (२) विशेष कर्म
      - (क) विषयकी विकल्पना

(ख) उपनिध्यान (ग) मत्त होना (घ) उन्मत्त होना (इ) सोना (च) जागना (छ) मूच्छित होना (ज) मुच्छिंस उठना (भ) कायिक, वाचिक काम कराना (ञा) विरक्त होना (ट) विरागका हटना (ठ) भली ग्रवस्थाकी जड़का कटना (ड) भली भ्रवस्थाकी जड़का जुड़ना २. मनका शरीरसे च्युति ग्रौर उत्पत्ति (१) बरीरसे च्युति (= छ्टना, मृत्यु) (२) एक शरीरसे दूसरे शरीरके बीचकी ग्रव-स्थाका सूक्ष्मकायिक

मन (= अन्तराभव)

३. दूसरे शरीरमें उत्पत्ति

(१) उत्यक्तिवाले स्थानमें

जानेकी श्रभिलाषा

(२) गर्भमें प्रवेश करना (क) गर्भाधानमें सहायक (ख) गर्भाघानमें वाघक (2) योनिका दोष (b) बीजका दोष (c) पुरविले कर्मका दोष (ग) अन्तराभवकी दृष्टि-में परिवर्तन (घ) पापी और पुण्यात्मा-के जन्मकुल (इ) गर्भाशयमें श्रालय-विज्ञान (-प्रवाह) जुड़नेका ढंग गर्भकी भिन्न-भिन्न (च) श्रवस्थाएँ (a) कलल-ग्रवस्था (b) म्रर्बुद-म्रवस्था (c) पेशी (d) घन *"* (e) प्रशाख ,, (f) केश - रोम - नखकी श्रवस्था (g) इन्द्रियोंका प्रकट, होना (h) स्त्री - पुरुष - लिंग प्रकट होना

| (g) हिमानवका प्रादुर्भाट             |
|--------------------------------------|
| (h) ग्रनवतप्तलर (=                   |
| मानसरोवर) ,,                         |
| (i) सुमेरुके पावर्षे ,,              |
| § ४. सत्त्वोका प्रा <b>टुर्भाव</b>   |
| १ प्रथम कल्पके सत्त्व (=             |
| मानव)                                |
| (१) उनके श्राहार                     |
| (२) मनके विकारसे ग्राहार-            |
| ह्रास                                |
| (३) राजाका पहिला चुनाव               |
| २. ग्रह नक्षत्र श्रादिका प्रादुर्भाव |
| (१) सत्त्वोंके प्रकाशका लोप;         |
| ं सूर्य, चन्द्र, नक्षत्र             |
| श्रादिका प्रादुर्भाव                 |
| (२) चन्द्रमा श्रीर सूर्यकी           |
| गतियाँ                               |
| (३) ऋतुग्रोमें परिवर्तन              |
| (४) चन्द्रमाका घटना बढ्ना            |
| ४. हजार चुड़ावाला लोक                |
| (Local Universe)                     |
| (बुद्धका क्षेत्र)                    |
| § ६. रूप (=जट तस्व)                  |
| १. रूपका बीज (=मूलहप)                |
| २. महाभूत                            |
| ३. परमाणु (= अवयव)                   |
|                                      |

४. द्रव्य चौदह ५. भूतोंका साथ या श्रलग रहना '् ७. चित्त 🖔 द. चित्त-संबंधी (=चैतस) तत्त्व (विज्ञानकी उत्पत्ति) १. चैतस मनस्कार श्रादि (१) उनके स्वभाव (२) उनके कर्म '§ ६ तीन काल (जन्म, जरा भ्रादि) 🖔 १०. छ प्रकारके विज्ञान १. विज्ञानोके चार प्रत्यय (१) प्रत्यय (२) प्रत्ययोंके भेद २ श्रायतनोंके छ भेद (१) इन्द्रियोके भेद (क) चक्षुके भेद (ख) श्रोत्र (ग) घ्राण (घ) जिह्ना (ड) काया (च) मन (२) ग्रालंबनोंके छ भेद (क) रूपके भेद (ख) शब्द (ग) गन्ध

(घ) रसके भेद (ड) स्पर्श ,, (च) धर्म " § ११. नव वस्तुवाले वुद्ध-वचन भूमि ३, ४, ५ (सवितर्क - सविचारा भूमि, ग्रवितर्क - विचारमात्रा भूमि, ग्रवितर्क-ग्रविचारा भूमि) (सवितर्क-सविचारा भूमि) § १. घातुकी प्रज्ञप्तिसे १. धातुके प्रज्ञापन द्वारा (१) काम (=स्यूल) घातु (=लोक) (२) रूप घातु (३) श्रारूप धातु २. परिमाणके प्रज्ञापन द्वारा (१) शरीरका परिमाण (२) श्रायुका परिमाण ३. भोगके प्रज्ञापन द्वारा (१) दुःखभोग (क) नरक (a) महानरक (ग्राठ) (b) छोटे (=सामन्त) नरक (चार) (c) ठंडे नरक (श्राठ)

(d) प्रत्येक नरक

(ख) तिर्यक्योनि (ग) प्रेतयोनि (घ) मनुष्ययोनि (इ) देवयोनि (२) सुख-भोग (क) नरक-पोनिमें (ख) तिर्यंक् (=पशु-पक्षी) योनिमें (ग) मनुष्य-योनिमें (घ) देव-योनिमें (a) स्वर्गमें इन्द्र श्रीर देवपुर, उत्तरकुर श्रीर श्रसुर (b) रूपलोकके देवता (c) श्ररूपलोकके देवता (३) दुःख सुख विशेष (४) म्राहारभोग (५) परिभोग ४. उपपत्ति (=जन्म)के प्रज्ञापन द्वारा ५. श्रात्मभाव ६ हेतु श्रीर फलकी श्रवस्था (१) हेतु और फल (== कार्य)

के लक्षण

(२) हेतु-प्रत्ययके प्रधिष्ठान

(३) हेतु-प्रत्ययके भेद (क) हेतुके भेद (ख) प्रत्ययके भेद (ग) फलके भेट (७) हेतु-प्रत्यय-फलव्यवस्था (क) हेतु-प्रज्ञापन (ख) प्रत्यय-प्रज्ञापन (ग) फल-प्रज्ञापन (घ) हेतु-ध्यवस्था १. जारीर श्रादि (१) शरीर (२) प्रालंबन (=विषय) (३) श्राकार (४) समुत्थान (५) प्रभेद (६) विनिश्चय (७) प्रवृत्ति २. वितर्क-विचार गतिके भेदसे (१) नारकोंकी गति (२) प्रेत ग्रीर तिर्वकोंकी गति (३) देवोंकी गति

(क) कामलोकके देव

वाले देव

(ख) प्रयमव्यायनकी भूमि

| (१३)नास्तिकदाद (केश-<br>———-      |
|-----------------------------------|
| कम्बल)                            |
| (१४) ऋग्रदाद (ब्राह्मण)           |
| (१५) जुद्धिवाद (,,)               |
| (१६) ज्योतिषशकुन (=कौ             |
| तुक-मंगल)वाद                      |
| <b>९ ५. संक्लेश-प्रज्ञ</b> प्तिसे |
| १ व्लेश (=चित्तके मल)             |
| (१) क्लेशोके स्वभाव               |
| (२) क्लेशोके भेद                  |
| (३) क्लेशोंके हेतु                |
| (४) क्लेशोकी श्रवस्था             |
| (५) क्लेशोके मुख                  |
| (६) क्लेशोंकी अतिशयता             |
| (७) क्लेशोंके विपर्यास            |
| (८) क्लेशोंके पर्याय              |
| (६) क्लेशोंके श्रादीनव            |
| २. कर्म                           |
|                                   |
| ३. जन्म                           |
| (१) कर्मोंके भेद                  |
| (२) कमोंकी प्रवृत्ति              |
| <b>% ६. प्रंतीत्यसम्</b> त्पाद    |
| र्भाम ६                           |
| (समाहिता भूमि)                    |
| <b>§ १. ह्यान</b>                 |
| १. नाम-गिनाई                      |
|                                   |

| *************************************** |                                     |
|-----------------------------------------|-------------------------------------|
| (१) ध्यान                               | (४) स्थिति                          |
| (२) विमोक्ष                             | (४) तस्व                            |
| (३) समाधि                               | (६) शुभ                             |
| (४) समापत्ति                            | (७) बर                              |
| २. व्यवस्थान                            | (८) प्रश्नम                         |
| § २. विमोक्ष                            | (६) प्रकृति                         |
| § ३. समाधि                              | (१०) युक्ति                         |
| ु ४. समापत्ति                           | (११) सकेत                           |
| भूमि ७                                  | (१२) ग्रभिसमय                       |
| हरें<br>(ग्रसमाहिता भूमि)               | ३. वुद्ध-शासनके भ्रयंमें प्रज्ञप्ति |
| **                                      | ४. बुद्ध-वचनके ज्ञेयोंका श्रधिष्ठान |
| भूमि ८, ६                               | § २. चिकित्सा विद्या                |
| श्रचित्तका भूमि                         | § ३. हेतु (=वाद) विद्या             |
| भूमि १०                                 | १. वाद                              |
| सचित्तका भूति                           | (१) वाद                             |
| (श्रुतमयी भूमि)                         | (२) प्रतिवाद                        |
| पाँच विद्याए-                           | (३) विवाद                           |
| <b>९ १. श्रध्यात्मविद्या</b>            | (४) श्रपवाद                         |
| १. वस्तुप्रज्ञप्ति                      | (४) श्रनुवाद                        |
| (१) सूत्र वस्तु                         | (६) श्रववाद                         |
| (२) विनय वस्तु                          | २. वादके श्रधिकरण                   |
| (३) मातृका वस्तु                        | ३. वादके श्रिषटान (दम)              |
| २. संज्ञाभेद प्रज्ञप्ति                 | (१) दो प्रकारके साध्य               |
| (१) पद                                  | (२) श्राठ प्रकारके साधन             |
| (२) भ्रान्ति                            | (क) प्रतिज्ञा                       |
| (३) प्रपच                               | (ख) हेतु                            |
|                                         | 793                                 |
|                                         |                                     |

(ग) उदाहरण (घ) सारूप्य (a) लिंगमें सादृश्य (b) स्वभावमें सादृश्य (c) कर्ममें सादृश्य (d) धर्ममें सादृश्य (e) हेतुफल (==कार्य-कारण)में सादृश्य (इ) वैरूप्य (च) प्रत्यक्ष (a) ग्र-परोक्ष (b) ग्रनभ्यहित श्यूह्य (c) ग्र-भ्रान्त (भ्रान्तियाँ—संज्ञा,संख्या,संस्थान, वर्ण, कर्म, चित्त दुष्टिसे संबंघ रखनेवाली) (प्रत्यक्षके भेद---इन्द्रिय - प्रत्यक्ष, मन-प्रत्यक्ष,लोक-प्रत्यक्ष, शुद्ध (== योगि)- प्रत्यक्ष (छ) श्रनुमान (a) लिंगसे (b) स्वभावसे (c) कर्मसे (d) धर्मसे

(e) हेतु-फल (=कार्य-कारण)से (ज) श्राप्तागम (== शब्द) ४. वादके भ्रलंकार (१) श्रपने श्रौर पराये वाद की श्रभिज्ञता (२) वाक्-कर्म सम्पन्नता (=भाषण-पटुता) (क) अग्राम्य भाषण (ब) लघु (=मित)-भाषण (ग) श्रोजस्वी भाषण (घ) पुर्वापरसंबद्ध भाषण (ड) श्रच्छे श्रर्थीवाला भाषण (३) विशारद होना (४) स्थिरता (५) दाक्षिण्य(=उदारता) ५. वादका निग्रह (१) कथात्याग (२) कथामाद (३) कथादोष (क) बुरावचन (ख) संरब्ध (= कुपित) वचन (ग) ग्र-गमक वचन

| (घ) ग्र-मिति वचन               | (२) सामान्यलक्षण मत्                   |
|--------------------------------|----------------------------------------|
| (ष्ट) श्रनर्थ-युक्त वचन        | (३) सकेतलक्षण सत्                      |
| (च) ग्र-काल वचन                | (४) हेतुलक्षण सत्                      |
| (छ) श्र-स्थिर वचन              | (४) फल (=कार्य)-लक्षण                  |
| (ज) ग्र-दीप्त वचन              | सत्                                    |
| (भ) ग्र-प्रवद्घ वचन            | २. ग्रसद् (चस्तु)                      |
| ६. वाद-निःसरण                  | (१) श्रनुत्पन्न श्रसत्                 |
| (१) गुणदोष-परीक्षा             | (२) निरुद्ध ग्रसत्                     |
| (२) परिषत्-परीक्षा             | (३) श्रन्योन्य श्रसत्                  |
| (३) कीशस्य (==नैपुण्य)-        | (४) परमार्थ श्रसत्                     |
| परीक्षा                        | ३. श्रस्तित्व                          |
| ७. वादमें उपकारक वातें         | ४. नास्तित्व                           |
| § ४. शब्द-विद्या               | § ३. घर्मोंका सचय                      |
| १. धर्म-प्रज्ञप्ति             | १. सूत्रायोंका संचय                    |
| २. श्रयं-प्रज्ञप्ति            | २. गाथायॉका संचय                       |
| ३. पुद्गल-प्रज्ञप्ति           | (यहाँ पिटकोंकी सैकड़ो गाथा             |
| ४. काल-प्रज्ञप्ति              | श्रोका संग्रह है)                      |
| ५. संख्या-प्रज्ञप्ति           | भूमि १२                                |
| ६. श्रधिकरण-प्रज्ञप्ति         | (भावनामयी भूमि)                        |
| § ५. ज्ञिल्प-कर्मस्थान विद्या  | § १. स्थानतः संग्रह                    |
| मूमि ११                        | १. भावनाके पद                          |
| (चिन्तामयी भूमि)               | २. भावना-उपनिपत्                       |
| § १. स्वभावशुद्धि              | ३. योग-भावना                           |
| § २. ज्ञेयों (=प्रमेयो)का संचय | ४. भावना-फल                            |
| १. सद् (वस्तु)                 | <b>९ २. श्रंगतः संग्रह</b>             |
| (2)                            | ~ ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |

(१) स्वलक्षण सत्

१. ग्रभिनिर्वृत्ति-संपद्

२. सद्धर्म श्रवण-संपद् (१) ठीक उपदेश करना (२) ठीक सुनना '(३) निर्वाण-प्रमुखता (४) चित्त-मुवितको परिपक्व वनानेवाली प्रज्ञाका परि-पाक (५) प्रतिपक्ष भावना भूमि १३ (श्रावक भूमि) भूमि १४ (प्रत्येकवुद्ध भूमि) 'ि १. गोत्र १. मन्द-रजवाला गोत्र २. मन्द-करुणावाला गोत्र ३. मध्य-इन्द्रियवाला गोत्र 'ु २. मार्ग '§ ३. समुदागम १. गैडेकी सीग जैसा श्रकेला विहरनेवाला २. जमातके साथ विहरनेवाला ५ु ४. चार

भूमि १५

(बोधिसत्त्र भूमि)

भूमि १६ (उपाधि-सहिता भूमि) तीन प्रज्ञिष्तयोंसे १. भूमि-प्रज्ञप्ति २. उपशम-प्रज्ञप्ति <sup>,</sup> ३. उपधि-प्रज्ञप्ति (१) प्रज्ञप्ति उपधि (२) परिग्रह उपधि (३) स्थिति प्रज्ञप्ति (४) प्रवृत्ति प्रज्ञप्ति (५) श्रन्तराय प्रज्ञप्ति (६) दुःख प्रज्ञप्ति (७) रति प्रज्ञप्ति (८) श्रन्य प्रज्ञप्ति भूमि १७ (उपाधि-रहिता भूमि) १. भूमि-प्रज्ञप्तिसे २. निर्वृति-प्रज्ञिप्तिसे (१) व्युपशमा निर्वृति (२) श्रव्यावाध-निर्वृति ३. निर्वृति-पर्यायविज्ञप्तिसे "योगाचार भूमि" (संस्कृत) को महामहोपाघ्याय विघु-शेखर भट्टाचार्य सम्पादित कर रहे हैं।

#### ३-दार्शनिक विचार

श्रसग क्षणिक विज्ञानवादी थे। यह विज्ञानवाद ग्रमगके पहिले भी "लकावतार सूत्र", "सिंघिनमें चन सूत्र" जैसे महायान मूत्रोमे मीजृद था। इन सूत्रोको वृद्धवचन कहा जाता है, मगर श्रविकाश महायान-सूत्रोको भांति यह बुद्धके नामपर वने पीछेके मूत्र है, लकावतार सूत्रका, बुद्धने दक्षिणमें लका (ःसीलोन) द्वीपके पर्वत (समन्तकूट?)पर उपदेश दिया था। वस्तुत उसे दक्षिण न ले जा उत्तरमें गंधारकी पर्वतावलीमें ले जाना श्रधिक युक्तियुक्त है। वीद्धोका विज्ञानवाद बुद्धके "सब्य श्रनिच्य" (ःसव श्रनित्य है) या क्षणिकवादका श्रक्तातूँके (स्थिर) विज्ञानवादके साथ मिश्रण मात्र है, श्रीर यह मिश्रण उसी गंधारमें किया गंधा, जहाँ यूनानियोकी कलाके मिश्रण द्वारा गंधार मूर्त्तिकलाने श्रवतार लिया। विज्ञानवान विज्ञानको ही परमार्थतत्त्व मानता है, यह वतला श्राये है, श्रीर यह भी कि वह पाँच इन्द्रियोके पाँच विज्ञानो तथा छठे मन-विज्ञानके श्रतिरिक्त एक सात्रवे श्रालयविज्ञानको मानता है। यही श्रालयविज्ञान वह तरियत समुद्र है, जिससे तरगोकी भांति विश्वकी मारी जट-चेतन वस्तुए प्रकट श्रीर विलीन होती रहती है।

यहाँ हम श्रसगके दार्शनिक विचारोंको उनको योगाचार-भूमिके श्राधार पर देते हैं। स्मरण रहे "योगाचार-भूमि" कोई मुसवद दार्शनिक ग्रथ नहीं है, वह बुद्धघोषके "विसुद्धिमग्ग" (चित्रुद्धिमार्ग)की मौति ज्यादा-तर बौद्ध सदाचार, योग तथा धर्मतत्त्वका विस्तृत विवेचन हैं। श्रसगने ग्रयने इस तरुण समकालीनकी भौति बुद्धकी किसी एक गाथाको श्राधार बनाकर श्रपने ग्रथको नहीं लिखा है। "गाथार्थ-प्रविचय" में जरूर १७= गाथाए—हीनयान महायान दोनो पिटकोकी—एकत्रित कर दो हैं। बुद्धघोपकी भौति श्रसगने भी सूत्रोकी भाषा-शैलोका इतना श्रधिक श्रनुकरण किया है, कि

<sup>&#</sup>x27;योनाचारभूमि (श्रुतमयीभूमि १०)

वाज वक्त भ्रम होने लगता है कि, हम श्रभिसस्कृत सस्कृतके कालमे न हो पिटक-कालकी किसी पुस्तकको सस्कृत-शब्दान्तरके रूपमें पढ रहे है। बुद्धघोष श्रपने ग्रथको पालीमें लिख रहे थे, जिसे वसुबधु-कालिदास-कालीन सस्कृतको भाँति सस्कृत वननेका श्रभी मौका नही मिला था, इसलिए बुद्धघोष पालिकी भाषा-शैलीका श्रनुकरण करनेके लिए मजबूर थे; मगर श्रसगको ऐसी कोई मजबूरो न थी; न वह श्रपनी कृतिको बुद्धके नामसे प्रकट करनेके लिए ही इच्छुक थे। फिर, उन्होने क्यो ऐसी शैलीको स्वीकार किया, जिसमे किसी बातको सक्षेपमें कहा ही नही जा सकता? सभव है, सूत्रोकी शैलीसे परिचित श्रपने पाठकीके लिए श्रासान करनेके ख्यालसे उन्होने ऐसा किया हो।

हम यहाँ "योगाचार भूमि"का पूरा सक्षेप नही देना चाहते, इसलिए उसमे आये असगके ज्ञेय (=प्रमेय), विज्ञानवाद, प्रतीत्यसमुत्पाद हेतु (=वाद) विद्या, परवाद-खडन और द्रव्य-परमाणु-सवधी विचारोको देने ही पर सन्तोष करते हैं।

#### (१) ज्ञेय (=प्रमेय) विषय

ज्ञेय कहते हैं परीक्षणीय पदार्थको । ये चार प्रकारके होते है, सत् या भाव रूप, दूसरा ग्रसत् या श्रभाव रूप—श्रस्तित्व ग्रौर नास्तित्व ।

(क) सत्—यह पाँच प्रकारका होता है, (१) स्वलक्षण (= प्रपने स्वरूपमें) सत्; (२) सामान्यलक्षण (= जाति ग्रादिके रूपमे) सत्, (३) संकेतलक्षण (= सकेत किये रूपमे) सत्, (४) हेतु लक्षण (= इष्ट-ग्रनिष्ट ग्रादिके हेतुके रूपमे) सत्; (५) फल लक्षण (= परिणामके रूपमें) सत्।

(ख) श्रसत्—यह भी पाँच प्रकारका है। (१) श्रनुत्पन्न (=जो पदार्थ उत्पन्न नही हुआ, श्रतएव) श्रसत्, (२) निरुद्ध (=जो उत्पन्न

<sup>&#</sup>x27; 'योगाचारभूमि' (चिन्तामयी भूमि ११)

हो कर निरुद्ध या नप्ट हो गया, अतएव) असत्; (३) अन्योग्य (= गाय घोडा नहीं घोडा गाय नहीं, इस तरह एक दूमरेके रूपमें) अमन्, (४) परमाथ (=मूलमें जानेपर) असत्; श्रीर (५) (=वध्या-पुत्रकी भाँति) अत्यन्त असत्।

(ग) श्रस्तित्व—यह भी पाँच प्रकारका होता है—(१) परिनिष्पन्नलक्षण—जो अस्तित्व कि परमार्थत है (जैमे कि असगके मतमें
विज्ञान, भौतिकवादियोंके मतमें मूल भौतिकतत्त्व), (२) परतत्रलक्षण
अस्तित्व प्रतीत्यसमुत्पन्न ("अमुकके होनेके बाद अमुक अस्तित्वमें आता
है") अस्तित्वको कहते हैं, (३) परिकल्पितलक्षण अस्तित्व हैं, मकेन
(Convention) वज जिसको माना जाये, (४) विजेपलक्षण हैं
काल, जन्म, मृत्यु आदिके सवधसे माना जानेवाला अस्तित्व, और (५)
अवक्तव्यलक्षण अस्तित्व वह हैं, जिसे "हाँ" या "नहीं" में दो ट्रक नहीं
कहा जा सके (जैसे वीद्ध दर्शनमें पुद्गल—चेतनाको स्कन्योसे न अलग
कहा जा सकता, न एक ही कमा जा सकता)।

(घ) नास्तित्व—यह पाँच प्रकारका होता है—(१) परमार्थक्पेण नास्तित्व, (२) स्वतत्रक्ष्पेण नास्तित्व, (३) सर्वेमर्वास्पसे नास्तित्व, (४) ग्रविद्येष रूपसे नास्तित्व ग्रीर (५) ग्रवक्तव्य रूपसे नास्तित्व।

परमार्थतः सत्, यसत्, यस्तित्व या नास्तित्वको वतलानेके लिए यसगने परमार्थ-गाथाके नामसे महायान-सूत्रोकी कितनी ही गाथाएँ उद्धृत की है। इनमें (१) वस्तुग्रोके अपने भीतर किसी प्रकारके स्थिर तत्त्वकी सत्ताको इन्कार करते हुए, उन्हें जून्य (=सार-जून्य) कहा गया है, वाह्य और मानस तत्त्वोको सार-जून्य कहते हुए उन्हें क्षणिक (=क्षण क्षण विनाशी) वतलाया गया है, और यह भी कि (३) कोई (ईश्वर श्रादि) जनक और नाशक नहीं है, विक्क जगतीके सारे पदार्थ स्वरस (=स्वभावत) भगुर है। रूप (Matter), वेदना, मना, सस्कार और विज्ञान इन पाँच स्कन्योमे स्थिरताका भास सिर्फ अममात्र है, वस्तुत वे फेन, वुलवुले, मृगमरीचिका, कदली-गर्भ तथा

١

मायाकी भाँति निस्सार है। 1---

"ग्राघ्यात्मिक (=मानसजगत) शून्य है, वाह्य भी शून्य है। ऐसा कोई (ग्रात्मा) भी नहीं है, जो शून्यताको ग्रनुभव करता ॥३॥ ग्रपना (कोई) ग्रात्मा ही नहीं है, (यह ग्रात्माकी कल्पना) उलटी कल्पना है। यहाँ कोई सत्त्य या ग्रात्मानहीं है ये (सारे) वर्म (=पदार्थ) ग्रपने ही ग्रपने कारण हैं ॥४॥

सारे सस्कार (= जत्पन्न पदार्थ) क्षणिक हैं।...।।।।।...
उसे कोई दूसरा नहीं जन्माता श्रीर न वह स्वय उत्पन्न होता है।
प्रत्ययके होनेपर पदार्थ (= भाव) पुराने नहीं विल्कुल नये-नये जनमते हैं।।।।।। न दूसरा इसे नाश करता है, श्रीर न स्वय नष्ट होता हं। प्रत्यय (= पूर्वकारण)के होनेपर (ये पदार्थ) उत्पन्न होते हैं। उत्पन्न हो स्वरसंही क्षणभगुर हैं।।।।।... रूप (= भौतिकतत्त्व) फेनके पिंड समान हैं, वेदना (स्कन्ध) वृद्धुद जैसी।।१७।। संज्ञा (मृग)-मरीचिका सद्शों हैं, संरक्षार कदली जैसे, श्रीर विज्ञानको माया-समान सूर्यवशज (= वृद्ध)ने वतलाया है।।१८।।"

## (२) विज्ञानवाद

(क) श्रालयविज्ञान—वाह्य-ग्राभ्यन्तर, जड़-चेतन—जो कुछ जगत् है, सब विज्ञानका परिणाम है। विज्ञान-समिष्टिको ग्रालयविज्ञान, कहते है, इसीसे वीचि-तरगकी माँति जगत् तथा उसकी सारी वस्तुएँ उत्पन्न हुई है। इस विश्व-विज्ञान या श्रालय-विज्ञानसे जैसे जड़-जगत् उत्पन्न हुग्रा, उसी तरह, वैयक्ति-ज्ञान (—प्रवृत्ति विज्ञान)—पाँचो इन्द्रियोके विज्ञान ग्रीर छठाँ मन पैदा हुग्रा।

(ख) पाँच , इन्द्रिय-चिज्ञान—इन्द्रियोके ग्राध्ययसे जो विज्ञान (च्चेतना) पैदा होता है, वह इन्द्रिय-विज्ञान है। ग्रपने माथयो चक्षु

<sup>ं</sup> योगाचार-भूमि, (चिन्तामयी भूमि ११) व देखो, दर्शन०, पृष्ठ २४२

(=-श्राँख) श्रादि पाँचो इटियोके श्रनुसार, इन्द्रिय-विज्ञान भी पाँच प्रकारके होते हैं।---

- (a) चत्तु-विज्ञान (i) स्वभाव—चक्षु (=ग्रांख) के ग्राथय (=सहारे)से जो विज्ञान प्राप्त होता है, वह चक्षु-विज्ञान है। यह है चक्षु-विज्ञानका स्वभाव (=स्वरूप)।
- (11) आश्रय—चक्ष-विज्ञानके ग्रायय तीन है चक्ष, जो कि साय साय ग्रस्तित्वमे ग्राता तथा विलीन होता है, ग्रतएव महभू ग्रायय है; मन जो इस विज्ञान (की सन्तिति)का वादमे ग्राथय होता है, ग्रतएव समनन्तर ग्राथय है; रूप-इन्द्रिय, मन तथा मारे जगत्का बीज जिसमे मौजूद रहता है, वह सर्ववीजक ग्राथय है ग्रालय-विज्ञान। इन तीनो ग्राथयोमें चक्षु रूप (=भीतिक) होनेसे रूपी ग्राथय है, ग्रीर वाकी ग्ररूपी।
- (iii) श्रालंबन या विषय है—वर्ण (=रग), संस्थान (=श्राकृति) श्रीर विज्ञिष्त (=िक्रया)। (a) वर्ण है—नील, पीत, लान, सफेद छाया, धूप, प्रकाश, अन्यकार, मद्र, धूम, रज, महिका श्रीर नम। (b) सस्थान है—लम्बा, छोटा, वृत्त, परिमडल, श्रणु, स्थल, मात, विसान, उन्नत श्रीर श्रवनत। (c) विज्ञष्ति है—लेना, फेक्ना सिकोटना, फैलाना, ठहरना, बैठना, लेटना, दौडना इत्यादि।
- (iv) सहाय-चिक्ष-विज्ञानके माथ पैदा होनेवाले एक ही स्रालवन-के चैतसिक धर्म है।
- (v) कर्म छे हैं (१) स्वविषय-श्रवलवी, (२) स्वलक्षण, (३) वर्तमान काल, (४) एक क्षण, (४) गृष्ट ( क्यल) श्रयुद्ध मनके निज्ञान कर्मके उत्थान, इन दो ग्राकारोसे श्रनुवृत्ति, (६) इष्ट या ग्रनिष्ट फलका ग्रहण।
- (b-c) श्रोत्र द्यादि विज्ञान—इसी तन्ह श्रोत, त्राण जिह्ना श्रीर काया (=त्वग्) इन्द्रियोके इन्द्रिय-विज्ञान है।

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>योगाचार-भूमि (१)

- (ग) मन-विज्ञान—यह छठा-विज्ञान है। इसके स्वभाव ग्रादि है—
- (a) स्वभाव—िचत्त, मन ग्रौर विज्ञान इसके स्वरूप (=स्वभाव) है। सारे वीजो (=मूल कारणो) वाला ग्राथ्य स्वरूप ग्रालय-विज्ञान चित्त है, (२) मन सदा ग्रविद्या, "में ग्रात्मा हूँ" इस दृष्टि, ग्रिस्मिमान ग्रौर तृष्णा (=शोपनहारकी तृष्णा) इन चार क्लेशो (=चित्तमलो)से युक्त रहता है। (३) विज्ञान जो ग्रालवन (=विषय) कियामे उपस्थित होता है।
- (b) स्त्राश्रय—मन समनन्तर-ग्राश्रय है, श्रर्थात् चक्षु ग्रादि डन्ट्रियो-के विज्ञानोकी उत्पत्ति हो जानेके ग्रनन्तर वही इन विज्ञानोका ग्राश्रय होता है, वीज-ग्राश्रय तो वही सारे वीजोका रखनेवाला श्रालय-विज्ञान है।

- (c) घ्रालम्वन—मनका ग्रालम्बन (=विपय) पाँचो इन्द्रियोके पाँचो विज्ञान—जिन्हें वर्म भी कहा जाता है—है।

- (d) सहाय—मनके सहाय (=साथी) वहुत है, जिनमेसे कुछ है—मनस्कार, स्पर्ग', वेदना, सज्ञा, चेतना, स्मृति, प्रज्ञा, श्रद्धा, लज्जा, निर्लज्जता, ग्रलोभ, ग्रद्धेष, ग्रमोह, पराक्रम, उपेक्षा, ग्रह्सिंग, राग, सन्देह, क्रोध, ईप्यां, गठता, हिंसा ग्रादि चैतसिक धर्म।
- (e) कर्म—पहिला है अपने पराये विषयो सम्बन्धी किया जो कि क्रमश छ आकारोमे प्रकट होती है—(१) मनकी प्रथम किया है, विषयके सामान्य स्वरूपकी विज्ञप्ति, (२) फिर उसके तीनो कालोकी विज्ञप्ति, (३) फिर क्षणोके क्रमकी विज्ञप्ति, (४) फिर प्रवृत्ति या अनुवृत्ति शुद्ध-अशुद्ध धर्म-कर्मोकी विज्ञप्ति, (५) फिर इप्ट-अनिप्ट फलका ग्रहण; (६) दूसरे विज्ञान-समुदायोका उत्थापन । दूसरी तरहपर लेनेसे मनके विशेष (च्वैशेपिक) कर्म होते हैं—(१) विषयकी विकल्पना; (२) विषयका उपनिध्यान (च्विन्तन); (३) मदमे होना; (४)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Contact.

इन कर्मोमेंसे कुछके होनेके वारेमें ग्रसग कहते हैं --

पुरविले कर्मांसे अथवा गरीरघातुकी विषमता, भय, मर्म-स्थानमे चोट, श्रीर भूत-प्रेतके धावेशसे उन्माद (=पागनपन) होता है।

शरीरकी दुर्वलता, परिश्रमकी थकावट, भोजनके भारीपन ग्राहि कारणोसे निद्रा होती है।

वात-पित्तके विगाड, ग्रधिक पालाना ग्रीर खूनके निकलनेने मूच्छी होती है।

#### (मनको च्युति तथा उत्पत्ति)

वौद्ध-दर्शन क्षण-क्षण परिवर्तनशील मनसे परे किसी भी नित्य जीवात्माको नही मानना । मरनेका मतलव है, एक गरीर-प्रवाह (=शरीर भी क्षण-क्षण परिवर्तनशील होनेसे वस्तु नहीं विल्क प्रवाह है) मे एक मन-प्रवाह (=मन-सन्तित) का च्युत होना । उसी तरह उत्पत्तिका मतलव है, एक मन-प्रवाहका दूसरे शरीर-प्रवाहमें उत्पन्न होना ।

(a) च्युति (=मृत्यु)—मृत्यु तीन कारणोमे होती है—ग्रायुका खतम हो जाना, पुण्यका खतम हो जाना ग्रीर गरीरकी विषम किया यानी भोजनमे न मात्राका स्थाल, न पथ्यका रयाल, दवा नेवन न करना, श्रकालचारी श्रव्रह्मचारी होना।

मृत्युके वक्त पापियोके शरीरका हृदयमें ऊपरी भाग पहिले ठटा पड़ता है, स्रीर पुण्यात्मास्रोका निचला भाग, फिर सारा शरीर।

<sup>&#</sup>x27;योगाचार-भूमि (मन-भूमि १)

- (श्रन्तराभव)—एक गरीरके, छोडने, दूसरे गरीरमें उत्पन्न होने तक जो वीचकी श्रवस्थामें मन (=जीव) रहता है, इसीको श्रन्तराभव, गन्धर्व, मनोमय कहते हैं। श्रन्तराभवको जैसे गरीरमें उत्पंन्न होना होता है, वैसी ही उसकी श्राकृति होती है। वह श्रपने रास्तेमें सप्ताह भर तक लगा सकता है।
- (b) उत्पत्ति (=जन्म)—मरणकालमे मन ग्रपने भले बुरे कर्मी-को साकार देखता, ग्रीर वैसा ही प्रन्तराभवीय रूप घारण करता है। मनके किसी शरीरमे उत्पन्न होनेके लिए तीन वातोकी जरूरत है—माता ऋतुमती हो, पिताका बीज मौजूद हो ग्रीर गधर्व (=ग्रन्तराभव) उपस्थित हो, साथ ही योनि, बीज ग्रीर कर्मके दोष वाधक न हो।
- (गर्भमें लिगभेद्)—ग्रन्तराभव माता-पिताकी मैथुन क्रियाको देखता है, उस समय यदि स्त्री वननेवाला होता है, तो उसकी पुरुषमे ग्रासक्ति हो जाती है, ग्रौर यदि पुरुष वननेवाला होता है, तो स्त्रीमें।
- (i) गर्भाधान—मैथुनके पश्चात् घना बीज छूटता है, श्रीर रक्तका विन्दु भी। बीज श्रीर शोणित विन्दु दोनो माँकी योनि हीमे मिश्रित हो, एकपिंड बनकर उबलकर ठडे हो गए दूधकी भाँति स्थित होते है, इसी पिडमें सारे बीजोको ग्रपने भीतर रखनेवाला श्रालय-विज्ञान समा जाता है, ग्रन्तराभव उसमें श्राकर जुड जाता है। इसे ग्रभंकी कलल-अवस्था कहते है। कललके जिस स्थानमे विज्ञान जुडता है, वही उसका हृदय स्थान होता है। (१) कललसे श्रागे वढते हुए गर्भ श्रीर सात श्रवस्थाएँ घारण करता है—(२) श्रवुंद, (३) पेशी, (४) धन, (५) प्रशाख, (६) केश-रोम-नखवाली श्रवस्था, (७) इन्द्रिय-श्रवस्था, श्रीर (८) व्यजन (चिनाभेद)-श्रवस्था। इनमे श्रवुंद-श्रवस्थामें गर्भ दही जैसा होता है, वही मासावस्था तक न-पहुँचा श्रवुंद होता है। पेशी शिथिल माससी होती है। कुछ श्रीर घना हो जानेपर घन, शाखाकी भाँति हाथ-पैर श्रादिका फूटना प्रशाख होता है।
  - (ii) रंग आदि-वुरे कर्मोके कारण अथवा माताके अधिक

क्षार-लवण-रसवाले यन्न-पानके सेवनमे वालकके केशोमे नानारग होते हैं। वालकके केश काले-गोरे होनेमें पूर्व जन्मके ग्रितिरक्त निम्न कारण है—यि माँ बहुत गर्मी, तथा घूप ग्रादिका सेवन करती है, तो वच्चा काना होगा। यदि माँ बहुत ठडे कमरेमें रहती है, तो लडका गोरा। वहुत गर्म खाना खानेपर लडका लाल होगा। चमड़ेमे दाद, कुप्ट ग्रादि विकार माताके श्रत्यन्त मैथुन-सेवनसे होता है। माताके बहुत टीडने-कृदने, तैरनेमे वच्चेके ग्रंग विकृत होते है।

कन्या होनेपर गर्भ माताकी कोखमे वार्ड श्रोर होता है, श्रीर पुत्र होनेपर दाहिनी श्रोर । प्रसवके वक्त माताके उदरमें ग्रसह्य कष्ट देनेवानी हवा पैदा होती है, जो गर्भके शिरको नीचे श्रीर पैरको ऊपर कर देती है ।

## (३) अनित्यवाद भ्रौर प्रतीत्यसमुत्पाद

"इसे कोई दूसरा नहीं जनमाता ग्रीर न वह स्वय उत्पन्न होता है प्रत्ययके होनेपर भाव (=वस्तुएँ) पुराने नहीं वित्कुल नये-नये जनमते हैं 1. ..प्रत्ययके होनेपर भाव उत्पन्न होते हैं ग्रीर उत्पन्न हो स्वरस (=स्वत.) ही क्षणभगुर है।"

महायानसूत्रकी इन गायाग्रो द्वारा श्रसगने वीद्ध-दर्शनके मूल मिद्धान्न श्रनित्यवाद या क्षणिकवादको वत्तलाया है। "क्षणिकके श्रयंको लेकर प्रतीत्य-समुत्पाद" कहते हुए उन्होने क्षणिकवाद शब्दसे प्रतीत्य-गमुत्पादको स्वीकार किया है।

प्रतीत्यसंमुत्पाद —प्रतीत्य-समुत्पादका ग्रयं करते हुए ग्रमन कहते हैं —प्रतिगमन करके (=खतम करके एक चीजको दूसरीकी उत्पत्ति प्रतीत्य-समुत्पाद है।) प्रत्यय ग्रयांत गतिनील ग्रत्यय (=दिनादा)के साथ उत्पत्ति प्रतीत्य-समुत्पाद है, जो क्षणिकके ग्रयंको लेकर होना है

<sup>ै</sup>देखो पृष्ठ १६ वो० भू० (भूमि ३,४,४) "प्रत्यय इत्य रात्ययसंगत उत्पादः प्रतीत्य-समुत्पादः क्षणिकार्यमधिकृत्य ।" ैवहीं ।

अथवा प्रत्यय अर्थात् अतीत (= खतम हुई चीज) से अपने प्रवाहमें उत्पाद। 'इसके होनेके वाद यह होता है', 'इसके उत्पादसे यह उत्पन्न होता है, दूसरी जगह नहीं', पहिलीके नष्ट-विनष्ट होनेपर उत्पाद इस अर्थमे। अथवा अतीत कालमे प्रत्यय (= खतम) हो जानेपर साथ ही उसी प्रवाहमें उत्पत्ति प्रतीत्य-समुत्पाद है।

मौर भी<sup>१</sup>----

"प्रतीत्य-समुत्पाद क्या है ? नि सत्त्व (= अन्-आत्मा) के अर्थमें . . । नि सत्त्व होनेसे अनित्य है इस अर्थमें । अनित्य होनेपर गति-शील के अर्थमें । गतिशील होनेपर परतत्रताके अर्थमें । परतत्र होनेपर निरीहके अर्थमें । निरीह होनेपर कार्य-कारण (=हेतु-फल) व्यवस्थाके खडित हो जानेके अर्थमें । (कार्य-कारण-)व्यवस्थाके खडित होनेपर अनुकूल कार्य-कारणकी प्रवृत्तिके अर्थमें । अनुरूप कार्य-कारणकी प्रवृत्ति होनेपर कर्मके स्वभावके अर्थमें ।

ग्रनित्य, दुख, शून्य श्रौर नैरात्म्य (=नित्य श्रात्माकी सत्ताको श्रस्वीकार करना)के श्रथंमे होनेसे भगवान् (वुद्ध)ने प्रतीत्य-समुत्पादके वारेमें कहा "प्रतीत्य-समुत्पाद गम्भीर है।"

"(वस्तुएँ) प्रतिक्षण नये-नये रूपमें जीवन-यात्रा (=प्रवृत्ति) करती है। प्रतीत्य-समुत्पाद क्षणभगुर है।

## (४) हेतु-विद्या

श्रसगने विद्या (======)को पाँच प्रकारकी माना हैं ---(१) श्रध्यात्मविद्या जिसमे बुद्धोक्त सूत्र, विनय श्रौर मातृका (===श्रीभ-धर्म) श्रर्थात त्रिपिटक तथा उसमे वर्णित विषय सम्मिलित है; (२) चिकित्सा-

<sup>े</sup> वहीं कुछ पहिले । े संयुत्तनिकाय २।६२; दीघनिकाय २।५५

<sup>🎙 &</sup>quot;प्रतिक्षणं च नव लक्षणानिप्रवर्त्तन्ते। क्षणभंगुरक्च प्रतीत्य-समुत्पादः"।

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>यो० भू० (श्रुतमयी भूमि १०)

विद्या या वैद्यक्यास्त्र, (३) हेतुविद्या या तर्कयास्त्र, (४) यव्यविद्या जिससे वर्म, ग्रयं, पुदगल (=जीव), काल, सख्या ग्रीर सित्तलाधिकरण (=व्याकरणवास्त्र)का ज्ञान होता है, ग्रीर शित्पकर्मस्यानविद्या (=शिल्पशास्त्र)।

हेतुविद्याको कुछ विस्तारपूर्वक समभाते हुए श्रनग उने छ भागोमे वाँटते हे—(१) वाद, (२) वाद-श्रविकरण, (३) वाद-श्रविष्ठान, (४) वाद-श्रवकार, (५) वाद-निग्रह श्रीर (६) वादेवहुकर (चवाद-उपयोगी) वाते।

- (क) वाद-वाद वहस या सलाप छ प्रकारके होते है।
- (2) वाद-जो कुछ मुँहमे वोला जाये, वह वाद है।
- (b) प्रवाद-लोकश्रुति या जनश्रुति प्रवाद है।
- (c) विवाद—भोगोके रखते-छीननेके सम्बन्धमे ग्रथवा दृष्टि (==दर्शन) या विचारके सवधमें परस्पर विरोधी वाद (==वाग्युद्ध) विवाद है।
  - (d) श्रपवाद---निन्दा।
- (e) श्रनुवाद-धर्मके वारेमे उठे सन्देहोके दूर करनेके लिए जो वात की जाये।
- (f) श्रववाद्—तत्त्वज्ञान करानेके लिए किया गया वाद। इनमे विवाद ग्रीर प्रपवाद त्याज्य है, ग्रीर ग्रनुवाद तथा ग्रववाद सेवनीय।
  - (ख) वाद-श्रधिकरण-वादके उपयुक्त अधिकरण या स्थान हो

<sup>&#</sup>x27;'कामेयु तद्यथा नट-नर्तक-लासक-हासकाचुपसंहितेषु वा वैरय जनोपसंहितेषु वा पुन. सदर्शनाय वा उपभोगाय वा विगृहीतानां . नानावादः । . दृष्टेर्वा पुन. श्रारभ्य तद्यथा सत्कायदृष्टि, उच्छेददृष्टि, वियम हेतुदृष्टि, शाश्यतदृष्टि, वार्षगण्यदृष्टि, मिथ्यादृष्टि-मिति वा नानादादः।"

है, राजा या योग्यकुलकी परिषद् ग्रौर धर्म-ग्रर्थंसे निपुण ब्राह्मणों या श्रमणोकी सभा।

- ्र (ग) वाद-अधिष्ठान—वादके अधिष्ठान (=मुख्य विषय) है दो प्रकारके साध्य और साध्यको सिद्ध करनेके लिए उपयुक्त होनेवाले आठ प्रकारके साध्य । इसमें साध्यके सत्-असत्के स्वभाव (=स्वरूप) तथा नित्य-अनित्य, भौतिक-अभौतिक आदि विशेषको लेकर साध्यके स्वभाव और विशेष ये दो भेद होते हैं।
- (श्राठ साधन)—साध्य वस्तुके सिद्ध करनेवाले साधन निम्न ग्राठ प्रकारके हैं—
- (2) प्रतिज्ञा—स्वभाव या विशेषवाले दोनो प्रकारके साध्योको लेकर (वादी-प्रतिवादीका) जो अपने पक्षका परिग्रह (=ग्रहण) है। वही प्रतिज्ञा है। यह पक्ष-परिग्रह शास्त्र (-मत)की स्वीकृतिसे हो सकता है या अपनी प्रतिभासे, या दूसरेके तिरस्कारसे या दूसरेके शास्त्रीय मत (=ग्रनुश्रव)से, या तत्त्व-साक्षात्कारसे, या अपने पक्षकी स्थापनासे, या पर-पक्षके दूषणसे, या दूसरेके पराजयसे, या दूसरेपर अनुकंपासे भी हो सकता है।
- (b) हेतु—उसी प्रतिज्ञावाली वातकी सिद्धिके लिए सारूप्य (=सादृश्य) या वैरूप्य उदाहरणकी सहायतामे, ग्रथवा प्रत्यक्ष, ग्रनुमान या ग्राप्त-ग्रागम (=शव्दप्रमाण, ग्रथ-प्रमाण)से युक्तिका कहना हेतु है।
- (c) उदाहरण—उसी प्रतिज्ञावाली वातकी सिद्धिके लिए हेतुपर ग्राश्रित दुनियामे उचित प्रसिद्ध वस्तुको लेकर वान करना उदाहरण है।
- (d) सारूप्य—िकसी चीजका किसीके साथ सादृश्य सारूप्य कहा जाता है। यह पाँच प्रकारका होता है।—(१) वर्तमान या पूर्वमे देखे हेतुमे चिह्नको लेकर एक दूसरेका सादृश्य लिंग-सादृश्य है; (२) परस्पर स्वरूप (=लक्षण) सादृश्य स्वभाव-सादृश्य कहा जाता है; (३) परस्पर किया-सादृश्यको कर्म-सादृश्य कहते है; (४) वर्मता (=गुण)

सादृश्य धर्म-सादृश्य कहा जाता है, जैसे त्रनित्यमे हु व-वर्मताका नादृत्य दु खमे नैरात्म्यवर्मताका, निरात्मकोमे जन्म-वर्मताका इत्यादि, (५) हेतुफल-सादृश्य परस्पर कार्य-कारण वननेका मादृष्य है।

- (e) वैस्प्य—किसी वस्तुका किमी वस्तुके माय ग्र-सवृद्य होना वैरूप्य है। यह भी लिग—, स्वभाव—, कर्म—, धर्म—, ग्रीर हेतुफल—वैसा-दृज्योके तौरपर पाँच प्रकारका होता है।
- (f) प्रत्यच्च—प्रत्यक्ष उसे कहते हैं, जो कि ग्र-परोक्ष (=डिन्द्रयमे परेका नहीं) ग्रनभ्यूहितग्रनभ्यृद्ध ग्रीर ग्र-भ्रान्त है। यहां जो वन्पना नहीं, सिर्फ (इन्द्रियके) ग्रहण माग्रसे सिद्ध है, ग्रीर जो वन्तु (=विषय) पर ग्रावारित हैं, उसे ग्रनभ्यूहित-ग्रनभ्यूद्ध कहते हैं। ग्रभ्रान्त उसे कहते हैं, जो कि पाँच भ्रान्तियोंसे मुक्त है। यह पाँच भ्रान्तियाँ हैं—
- (1) संज्ञा आन्ति-जैसे मृगतृष्णावाली (मरु)-मरीचिकामे पानी की सज्ञा (=ज्ञान)।
- (ii) संख्या-भ्रान्ति--जैसे धुन्धवालेका एक वन्ट्रमें हो चन्द्रको देखना।
- (iii) संस्थान-भ्रान्ति—जैसे वनेठी (=ग्रलान)मे (प्रकान-) चक्रकी भ्रान्ति सस्थान(=ग्राकार)-मदधी भ्रान्ति है।
- (1v) वर्ण-भ्रान्ति—जैसे कामला रोगवाले ग्रादमीको न-पीती पीजे भी पीली दिखलाई पटती है।
- (v) कम-भ्रान्ति—जैसे कडी मृट्ठी वांधकर दीटनेवालेको वृक्ष पीछे चले ग्राते दीख पडते हैं।

<sup>&#</sup>x27; "प्रत्यक्ष कल्पनापोडमञ्चान्त"—धर्मकीर्त्ति, पृ० ७६५ (प्रसंगानुज वसुबन्युके ज्ञिष्य दिग्नागका भी यही मत)।

<sup>े &</sup>quot;यो ग्रह्णमात्रत्रसिद्धोपलब्ध्याश्रयो विषयः यश्च विषयप्रतिष्ठोप-लब्ध्याश्रयो विषयः।" यो० भु०

चित्त-भ्रान्ति—उक्त पाँचो भ्रान्तियोसे भ्रमपूर्ण विषयमे चित्तकी रित चित्त-भ्रान्ति है।

दृष्टि-भ्रान्ति—उक्त पाँचो भ्रान्तियोसे भ्रमपूर्ण विषयमें जो रुचि, स्थिति, मगल मानना, श्रामित है, उसे दृष्टिभ्रान्ति कहते है।

प्रत्यच्च चार प्रकारका होता है—ह्पी (=भीतिक), इन्द्रिय-प्रत्यक्ष, मन-अनुभव-प्रत्यक्ष, लोक-प्रत्यक्ष श्रीर शुद्ध-प्रत्यक्ष । इन्द्रिय-प्रत्यक्ष श्रीर मन-अनुभव प्रत्यक्षका ही नाम लोक-प्रत्यक्ष है, यह श्रमण खुद मानते हैं। इस प्रकार प्रत्यक्ष तीन ही है, जिन्हें धर्मकीर्त्ता (दिग्नाग, श्रीर शायद उनके गुरु वसुवन्धु भी) इन्द्रिय-प्रत्यक्ष, मानस-प्रत्यक्ष श्रीर योगि-प्रत्यक्ष कहते हैं। हाँ वह लोक-प्रत्यक्षकी जगह स्वसवेदन-प्रत्यक्षसे चारकी सख्या पूरी कर देते हैं, इस तरह प्रत्यक्षके श्रपरोक्ष, कल्पना-रिहत (=कल्पनापोढ) श्रभ्रान्त इस प्रत्यक्ष-लक्षण श्रीर इन्द्रिय-, मानस-, योगि-प्रत्यक्ष इन तीन भेदोकी परम्पराको हम वौद्धन्यायके सबसे पीछेके ग्रथकारो ज्ञानश्री श्रादिसे लेकर श्रमण तक पाते हैं। श्रमणसे पौने दो शताब्दी पहिले नागार्जुनसे श्रीर नागार्जुनसे शताब्दी पहिले श्रश्वघोष तक उसे जोडनेका हमारे पास साधन नहीं है।

(g) श्रतुमान—जहा (=तर्क)से श्रभ्यूहित (=तर्कित) श्रीर तर्कणीय जिसका विषय है वह अनुमान है। इसके पाँच भेद होते है—(१) लिंग से किया गया श्रनुमान, जैसे ध्वजसे रथका श्रनुमान, धूमसे श्रग्नि, राजासे राष्ट्र, पितसे स्त्री, ककृद (=उड्ढा)-सीगसे वैलका श्रनुमान, (२) स्वभाव-से श्रनुमान यह एक देश (=ग्रश)से सारेका श्रनुमान है, जैसे एक चावलके पकनेसे सारी हाँडीके पकनेका श्रनुमान, (३) कर्मसे श्रनुमान, जैसे हिलने, श्रग-चालनसे पुरुषका श्रनुमान, पैरकी चालसे हाथी, शरीरकी गितसे साँप, हिनहिनानेसे घोडे, होकडनेसे साँडका श्रनुमान, देखनेसे श्रांख, सुननेसे

<sup>&#</sup>x27; शुद्ध-प्रत्यक्ष योगि-प्रत्यक्ष ही है "यो लोकोत्तरस्य ज्ञानस्य विषयः।"
""तदुभयमेकध्यमभिसंक्षिप्य लोक-प्रत्यक्षमित्युच्यते।" यो० / भू०

कान, सूँघनेसे घ्राण, चखनेसे जिह्ना, छूनेमे त्वक्, जाननेसे मनका प्रनुमान, पानीमं देखनेकी रुकावटसे पृथिवी, चिकने हरे होनेसे जल, दाह-भम्म देखनेसे ग्राग, वनस्पतिके हिलनेसे ह्वा। (४) धमं (च्नुण)से ग्रनुमान, जैसा ग्रनित्य होनेसे दु ख होनेका ग्रनुमान, दु स होनेसे धन्य ग्रार ग्रना-त्मक होनेका ग्रनुमान। (५) कार्य-कारण(च्हेतु-फल)से ग्रनुमान, ग्रयांत् कार्यसे कारणका ग्रनुमान तथा कारणसे कार्यका ग्रनुमान, जैसे राजाकी सेवासे महाऐदवर्य (च्महाभिसार)के लाभका ग्रनुमान, महाऐव्वर्यके लाभसे राज-सेवाका ग्रनुमान, बहुत भोजनसे तृप्ति, तृप्तिसे बहुत भोजन, विषम भोजनसे व्याधि, व्याधिसे विषम भोजनका ग्रनुमान।

धर्मकीर्त्तिने तादात्म्य ग्रीर तदुत्पत्तिसे ग्रनुमानके जिन भेदोको वत-लाया है, वे ग्रसंगके इन भेदोमे भी मीजूद है।

- (h) आप्तागम--यही गव्द प्रमाण है।
- (घ) वाद-ग्रलंकार—वादमे भूषण रूप है वनताकी निम्न पांच योग्यताए—(१) स्व-पर-तमयज्ञता—ग्रपने श्रीर पराये मतोकी ग्रभि-ज्ञता। (२) वाक्कर्म-संपन्नता—वोलनेमे निपुणता जोकि ग्रग्राम्य, नघु (—सुवोध), श्रोजस्वी, सबद्ध (—परस्पर श्र-विरोधी ग्रीर श्रविथिल) श्रीर सु-ग्रर्थ शब्दोके प्रयोगको कहते हैं। (३) वैज्ञारद्य—सभामे श्रदीनता, निर्भीकता न-पीला मुख होने, गद्गद स्वर न होने, ग्रदीन वचन होनेजो कहते हैं। (४) स्थेयं—काल लेकर जल्दी किये विना वोलना। (५) दाक्षिण्य—मित्रकी भाँति पर-चित्तके ग्रनुकूल वात करनेका ढग।
- (ङ) वाद-निग्रह—वादमे पकटा जाना, जिससे कि वादी पराजित हो जाता है। ये तीन है—कथा-त्याग, कथा-माद (= इवर-उघरकी वाते करने लगना) श्रीर कथा-दोप। वेठीक वोलना, प्र-परिमित वोलना, श्रनर्थवाली वात वोलना, वेसमय वोलना, श्र-स्थिर, श्र-दीप्त श्रीर प्र-सवद्व वोलना ये कथा-दोप है।
  - (च) वाद-नि:सर्ग्।—गुण-दोष, कीशत्य (=निपुणता) श्रीर सभाकी परीक्षा करके वादको न करना वाद-नि मरण है।

(छ) वादेवहुकर वातें—ये है वादकी उपयोगी वातें स्व-पर-मत-ग्रिभज्ञता, वैशारद्य ग्रीर प्रतिभान्विता।

#### ( ५ ) परमत-खंडन

ग्रसंगर्ने "योगाचार-भूमि"में सोलह पर-वादो (=दूसरोके मतो)को देकर उनका खडन किया है। ये पर-वाद है—

(क) हेतु-फल-सद्घाद हेतु (=कारण)मे फल (=कार्य) सवा मौजूद रहता है, जैसा कि वार्वगण्य (साख्य) मानते हैं। वे अपने इस सद्घाद (पीछे यही सत्कार्यवाद)को आगम (=अथ)पर आधारित तथा युक्ति-सम्मत मानते हैं। वे कहते हैं, जो फल (=कार्य) जिससे उत्पन्न होता वह उसका हेतु (=कार्ण) होता है; इसीलिए आदमी जिस फलको चाहता है, वह उसीके हेतुका उपयोग करता है, दूसरेका नहीं। यदि ऐसा न होता तो जिस किसी वस्तु (तेलके लिए तिल नहीं रेत आदि किसी भी चीज)का भी उपयोग करता।

खंडन—मगर उनका यह वाद गलत है। श्राप हेतु (=कारण) को फल (=कार्य)-स्वरूप मानते है या भिन्न स्वरूप ? यदि हेतु फल-स्वरूप ही है, श्रर्थात् ढोनो श्रभिन्न है, तो हेतु और फल, हेतुसे फल यह कहना गलत है। यदि भिन्न स्वरूप है, तो सवाल होगा—वह भिन्न स्वरूप उत्पन्न हुश्रा है या अनुत्पन्न ? उत्पन्न माननेपर, 'हेतुमे फल है' कहना ठीक नही। यदि उत्पन्न मानते है, तो जो अनुत्पन्न है, वह हेतुमे "है" कैसे कहा जायेगा ? इसलिए हेतुमे फलका सद्भाव नही होता, हेतुके होनेपर फल उत्पन्न होता है। श्रतएव "नित्य काल सनातनसे हेतुमे फल विद्यमान है" यह कहना ठीक नही है। यह वाद श्रयोग-विहित (=युक्ति-रहित) है।

(ख) श्रमिव्यक्तिवाद्—ग्रिमिव्यक्ति या ग्रिमिव्यजनावादके अनु-सार पदार्थ उत्पन्न नही होते, वित्क ग्रमिव्यक्त (=प्रकाशित) होते हैं। हेतु-फल-सद्वादके माननेवाले साख्यो श्रीर शब्द-लक्षणवादी वैयाकरणोका यही मत है। हेतु-फल-सद्वादके श्रनुसार फल (==कार्य) यदि पहिलेहींमें मीजूद है, तो प्रयत्न करनेकी क्या जरूरत ? श्रिभव्यक्तिके लिए प्रयत्न करना पडता है।

खंडन—क्या भ्राप भ्रनिभव्यिक्तिमे भ्रावरण करनेवाले कारणके होने-को मानते हैं या न होनेको ? "भ्रावरण-कारणके न होनेपर" यह कह नहीं सकते। "होनेपर" भी नहीं कह सकते, क्योंकि जब बह हेनुको नहीं ढाँक सकता, जो कि सदा फल-समुक्त हैं, तो फलको कैसे ढाँक सकता है ? हेनु-फल-सद्वाद वस्तुत गलत हैं, वस्तुश्रोके श्राभव्यक्त न होनेके छ कारण हैं—(१) दूर होनेसे, (२) चार प्रकारके श्रावरणोसे ढेंके होनेमें, (३) सूक्ष्म होनेसे, (४) चित्तके विक्षेपसे, (५) इन्द्रियके उपघातमे, (६) इन्द्रिय-सववी ज्ञानोके न पानेसे।

जिस तरह साख्योका हेतु-फल-ग्रिमव्यक्तिवाद गलत है, वैसे ही वैया-करणो (ग्रीर मीमासकोका भी) शब्द-ग्रिमव्यक्तिवाद भी गलत है। "शब्द नित्य है" यह युक्तिहीन वाद है।

(ग) भूत-भविष्यके द्रव्योंका सद्वाद—यह चौद्ध सर्वास्तिवादि-योका मत है, श्रव्वघोष (५० ई०) से श्रसगके वक्त तक गद्यार (श्रसगकी जन्मभूमि) सर्वास्तिवादियोका गढ चला श्राया था। श्रसगके श्रनुज वसुवन्धुका महान् ग्रथ श्रमिधर्मकोश तथा उसपर स्वरचित-भाष्य सर्वान्ति-वाद (चन्नेभाषिक) के ही ग्रथ है। लेकिन श्रव गद्यार तथा सारे भारति इन प्राचीन (चस्थिवर) बौद्ध सप्रदायोका लोप होनेवाला था श्रीर उनका स्थान महायान लेने जा रहा था। सर्वास्तिवादी कहते "श्रतीत (चभून) है, श्रनागत (चभविष्य) है, दोनो उसी तरह लक्षण-सपन्न है जैमे कि वर्तमान द्रव्य।"

<sup>&#</sup>x27; ईश्वरकृष्णंने भी सांख्य-कारिकामें इन हेतुत्रोको गिनाया है । ईश्वर-कृष्णका दूसरा नाम विध्यवासी भी था, श्रीर उनकी प्रतिदृद्धिता श्रसगानुज वसुबन्युसे थी, यह हमें चीनी लेखोसे मालूम है ।

खंडन—ग्रसग इसका खडन करते हुए कहते है—इन (ग्रतीत-ग्रनागत) काल-सबधी वस्तुग्रो (=धर्मों)को नित्य मानते हो या ग्रनित्य ? यदि नित्य मानते हो, तो त्रिकाल-सबद्ध नहीं बल्कि कालातीत होगे। यदि ग्रनित्य लक्षण (=स्वरूप) मानते हो, तो "तीनो कालोमे वैसा ही विद्यमान है" यह कहना ठीक नहीं।

(घ) स्त्रात्मवाद्—ग्रात्मा, संत्व, जीव, पोष या पुद्गल नामघारी एक स्थिर सत्य तत्त्वको मानना ग्रात्मवाद है, (उपनिषदका यह प्रधान मत है)। ग्रसंग इसका खडन करते है—जो देखता है वह ग्रात्मा है यह भी युक्ति-युक्त नही। ग्रात्माकी धारणा न प्रत्यक्ष पदार्थमे होती है, न ग्रानुमान-गम्य पदार्थमे ही। यदि चेष्टा (=शरीर-क्रिया)को बुद्धि-हेतुक माने, तो 'ग्रात्मा चेष्टा करता है' यह कहना ठीक नही। नित्य ग्रात्मा चेष्टा कर नही सकता। नित्य ग्रात्मा सुख-दु खसे भी लिप्त नहीं हो सकता।

वस्तुत. धर्मों (—सांसारिक वस्तु-घटनाम्रो)मे म्रात्मा एक कल्पना मात्र है। सारे "धर्म" श्रनित्य, श्रध्रुव, श्रन्-श्राश्वासिक, विकारी, जन्म-जरा-व्याधिवाले हैं, दुख मात्र उनका स्वरूप है। इसीलिए भगवान्ने कहा—"भिक्षुग्रो! ये धर्म (—वस्तुएँ) ही म्रात्मा है। भिक्षु। यह तेरा म्रात्मा ग्र-ध्रुव, भ्रन्-श्राश्वासिक, विपरिणामी (—विकारी) है।" यह सत्त्वकी कल्पना सस्कारो (—कृत वस्तुग्रो, घटनाम्रो)में ही समभनी चाहिए, दुनियामे व्यवहारकी म्रासानी के लिए ऐसा किया जाता है। वस्तुत. सत्त्व या म्रात्मा नामकी वस्तु कोई नहीं है। म्रात्मवाद युक्तिहीन वाद है।

(ङ) शाश्वतवाद् - आत्मा ग्रौर लोकको शाश्वत, ग्रकृत, ग्

<sup>&#</sup>x27; "सुख-संन्यवहारार्थम् ।" प्रमुध कात्यायन, पृष्ठ ४६२

(च) पूर्वकृतहेतुवाद् - जो कृछ ग्रादमीको भोग भोगना पड रहा है, वह सभी पूर्वके किये कर्मोंके कारण हैं, इसे कहते हैं पूर्वकृत-हेतुवाद यह जैनोका मत हैं। दुनियामें ठीकसे काम करनेवालोको दु ख पाते, भूठें काम करनेवालोको हम सुख पाते देखते हैं। यदि पुरुप-प्रयत्नके ग्राधीन होता, तो ऐसा न होता। इसलिए यह सब पूर्वकृतहेतुक, पुरिविलेका फल् है।

ग्रसग इस वातसे विल्कुल इन्कार नहीं करते, हाँ, वह साय ही पुरुपके ग्राजके प्रयत्नको भी फलदायक मानते हैं।

(छ) ईश्वरादिकतृत्ववाद—इसके अनुसार पुरुष जो कुछ भी सवेदना (=अनुभव) करता है, वह सभी ईश्वरके करनेके कारण होता है। मनुष्य शुभ करना चाहता है, पाप कर बैठता है, स्वर्गलोक जानेकी कामना करता है, नरकमे चला जाता है, सुख भोगनेकी इच्छा न्यते दु ख ही भोगता है। चूँकि ऐसा देखा जाता है, इससे जान पड़ता है कि भावोका कोई कर्ता, ख़ब्दा, निर्माता, पितासा ईश्वर है।

खंडन—ईश्वरमे जगत् वनानेकी यिनत (जीवोके) कर्मके कारण है, या विना कारण ही ? कर्मके कारण (=हेतु) होनेसे महेतुक है ही, फिर ईश्वरका क्या काम ? यदि कर्मके कारण नहीं, ग्रतएव ग्रहेतुक है, तब भी ठीक नहीं। फिर सवाल होगा—(सृष्टिकर्त्ता) ईश्वर जगत्के ग्रन्तर्भूत है या नहीं ? यदि ग्रन्तर्भृत है, तो जगत्से समानधर्मा हो वह जगत् सृजता है, यह ठीक नहीं है; यदि ग्रन्तर्भूत नहीं है, तो (जगत्मे) मुक्त (या दूर) जगत् सृजता है, यह भी ठीक नहीं। फिर प्रश्न है—वह जगत्को सत्रयोजन सृजता है या निष्प्रयोजन ? यदि सप्रयोजन तो उस प्रयोजनके प्रति ग्रनीश्वर (=वेवस) है फिर जगदीश्वर कैसे ? यदि निष्प्रयोजन सृजता है, तो यह भी ठीक नहीं (यह तो मूर्य चेष्टित होगा)। इसी तरह, यदि ईश्वरहेतुक सृष्टि होती है, तो जब ईश्वर है तव सृष्टि, जब

<sup>&#</sup>x27; महावीर, पृष्ठ ४६६

सृष्टि है तब ईश्वर श्रौर यह ठीक नहीं, (क्योंकि दोनों तब श्रनादि होगे)। ईश्वर-इच्छाके कारण सृष्टि है, इसमें भी वहीं दोष है। इस प्रकार सामर्थ्य, जगत्में श्रन्तर्भूत-श्रनन्तर्भूत, होने, सप्रयोजन-निष्प्रयोजन, श्रौर हेतु होनेकी बात लेकर विचार करनेसे पता लगा कि सृष्टिकर्त्ता ईश्वर मानना विल्कुल श्रयुक्त है।

(ज) हिसाधर्मवाद—जो यज्ञमें मत्रविधिक अनुसार हिंसा (= प्राणातिपात) करता है, हवन करता है या जो हवन होता है (पशु), और जो इसमें सहायक होता है, सभी स्वगं जाते है—यह याजिको (और मीमासको)का मत हिंसाधर्मवाद है। किलयुगके आनेपर ब्राह्मणोने पुराने ब्राह्मण-धर्मको छोड मास खानेकी इच्छासे इस (हिंसाधर्म)का विधान किया।

हेतु, दृष्टान्त, व्यभिचार, फलशक्तिके श्रभाव, मत्रप्रणेताके सवधसे विचार करनेपर यह वाद श्रयुक्त ठहरता है।

- (भ) श्रन्तानन्तिकवाद्—लोक श्रन्तवान्, लोक श्रनन्तवान् है, इस वादको श्रन्तानन्तिकवाद कहते हैं। बुद्धके उपदेशो भे भी इस वादका जिक श्राया है।
- (व) श्रमराविचेपवाद—यह वाद भी वृद्ध-वचनोमे मिलता है, श्रीर पहिले इसके वारेमें कहा जा चुका है।
- (ट) श्रहेतुकवाद—ग्रात्मा ग्रीर लोक ग्रहेतुक (=विना हेतुके) ही है, यह ग्रहेतुकवाद है, यह भी पीछे ग्रो चुका है। श्रभावके ग्रनुस्मरण, ग्रात्माके ग्रनुस्मरण, वाह्य-ग्राभ्यन्तर जगत्मे निहेतुक वैचित्र्यपर विचार करनेसे यह वाद ग्रयुक्त जान पडता है।
- (ठ) उच्छेदवाद् आत्मा रूपी, स्यूल चार महाभूतोसे बना है, वह रोग-, गड-, शल्य-सहित है। मरनेके वाद वह उच्छित्र हो जाता है,

१ देखो दीघनिकाय १।१

<sup>ै</sup>देखो दर्शन०, पृष्ठ ४६३

<sup>ै</sup> देखो दर्शन०, पृष्ठ ४८६

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> देखो दर्शन०, पृष्ठ ४८७-८

नष्ट हो जाता है, फिर नहीं रहता। जिस तरह टूटे कपाल (वर्त्तनके टुकरे) जुडने लायक नहीं होते, जिस तरह टूटा पत्यर ग्रप्रतिमन्चिक होता है, वैसे ही यहाँ (ग्रात्माके वारेमे) भी समभना चाहिए।

खंडन —यदि श्रात्मा (पाँच) स्कन्य है, तो स्कन्य (स्वरूपमे नागमान होते भी) परपरासे चलते रहते हैं, वैसे ही श्रात्माको भी मानना चाहिए। रूपी, श्रीदारिक, चातुर्महाभूतिक, सराग, सगड, सगल्य श्रात्मा होता, तो देवलोकोसे वह इससे मिन्न रूपमें कैसे दीख पडता है ?

उच्छेदवाद भ्रयति भौतिकवादके विरुद्ध वम इतनी ही युक्ति दे ग्रसगने मौन घारण किया है।

- (ड) नास्तिकचाद—दान-यज्ञ कुछ नहीं, यह लोक परलोक कुछ नहीं, सुकृत दुष्कृतका फल नहीं होता—यह नास्तिकवाद, पहिले भी श्रा चुका है।
- (ढ) श्रथवादं—न्नाह्मण ही श्रप्र (=उच्च श्रेष्ठ) वर्ण है, दूसरे वर्ण हीन है, ब्राह्मण शुक्ल वर्ण है, दूसरे वर्ण कृष्ण है, ब्राह्मण युद्ध होते है, श्रब्नाह्मण नहीं, ब्राह्मण ब्रह्माके श्रीरस पुत्र मुखसे उत्पन्न ब्रह्मज, ब्रह्म-निर्गत, ब्रह्म-पार्पद है, जैसे कि कलियुगवाले ये ब्राह्मण।

खंडन — माह्मण भी दूसरे वर्णों को भांति प्रत्यक्ष मातृ-योनिसे उत्पन्न हुए देखे जाते हैं, (फिर ब्रह्माका श्रीरस पुत्र कहना ठीक नहीं), श्रत "ग्राह्मण श्रग्रवर्ण हैं" कहना ठीक नहीं। क्या योनिसे उत्पन्न होने के ही कारण न्नाह्मणको श्रग्र मानते हो, या उसमे विद्या श्रीर सदाचारकी भी जरूरत समभते हो यदि योनिसे ही मानते हो, तो यज्ञमे श्रुत-प्रचान, शील-प्रधान ब्राह्मणके लेनेकी वात क्यो करते हो यदि श्रुत (=विद्या) श्रीर शील (=सदाचार)को मानते हो, तो 'ब्राह्मण श्रग्र वर्ण हैं' कहना ठीक नहीं।

(ग्() शुद्धिवाद—जो सुन्दरिका नदीमे नहाता है, उसके मारे पाप धुल जाते हैं, इसी तरह वाहुदा, गया, सरस्वती, गगामें नहानेसे पाप

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> देखो दर्शनदिग्दर्शन, पुष्ठ ४८७

छूटता है। कोई उदक स्नान मात्रसे शुद्धि मानते है। कोई कुक्कुर व्रत ( क्क्कुक्कुरकी तरह हाथ विना लगाये मुँहसे खाना, वैसे ही हाथ पैर करके वैठना-चलना थ्रादि), गोंव्रत, तैलमसि-व्रत, नग्न-व्रत, मस्म-व्रत, काष्ठ-व्रत, विष्ठा-व्रत जैसे व्रतोसे गुद्धि मानते है; इसे शुद्धिवाद कहते है।

् खंडन--शुद्धि श्राध्यात्मिक वात है, फिर वह तीर्थ-स्नानसे कैसे हो सकती है ?

(त) कौतुकसंगलवाद—सूर्य-ग्रहण, चन्द्र-ग्रहण, ग्रहो-नक्षत्रोको विशेष स्थितिसे ग्रादमीके मनोरथोकी सिद्धि या ग्रसिद्धि होती है। इस-लिए ऐसा विश्वास रखनेवाले (=कौतुकमगलवादी) लोग सूर्य ग्रादिकी पूजा करते हैं, होम, जप, तर्पण, कुम्भ, वेल (=विल्व), शख ग्रादि चढ़ाते हैं, जैसा कि जोतिसी (=गाणितिक) करते हैं।

खंडन--ग्राप सूर्य-चन्द्र-ग्रहण ग्रादिके कारण पुरुषकी सम्पत्ति-विपत्तिको मानते है या उसके ग्रपने शुभ-ग्रशुभ कर्मसे ? यदि ग्रहण ग्रादिसे तो शुभ-ग्रशुभ कर्म फजूल, यदि शुभ-ग्रशुभ कर्मसे तो ग्रहणसे कहना ठीक नही।

#### ४-ग्रन्य विचार

श्रसंगने स्कध, द्रव्य, परमाणुके वारेमे भी श्रपने विचार प्रकट किए है।

#### (१) स्कंघ---

(क) रूप-स्कंध या द्रव्य—रूप-समुदाय (=रूपस्कंघ)में चौदह द्रव्य हे—पृथिवी-जल-ग्रग्नि-वायु चार महाभूत, रूप-गव्द-गन्ध-रस-स्प्रप्टव्य पाँच इन्द्रिय-विषय ग्रौर चक्षु-श्रोत-घ्राण-जिह्वा-काय (=त्वक्) पाँच इन्द्रियां।

ये द्रव्य कही-कही अकेले मिलते हैं, जैसे हीरा-शख-शिला-मूँगा आदिमें

श्रकेला पृथिवी-द्रव्य, चग्मा-सार-तडाग-नदी-प्रपात श्रादिमें मिर्फ श्रकेला जल, दीपक-उल्का श्रादिमें श्रकेला श्रग्नि, पुरवा-पछ्वां श्रादिमें श्रकेला वायु। कही दो-दो द्रव्य इकट्ठा मिलते हैं, जैसे वर्फ-पत्ता-फल-फूल श्रादिमें श्रीर मिण श्रादिमें भी। कही-कही वृद्धादिके तप्त होनेपर तीन भी। श्रीर कही-कही चार भी, जैसे गरीरके भीतरके केग्मे लेकर मल-मूत्र तकमें। खक्खट (= खटखट) होना पृथिवीका सूचक हैं, वहना जलका, अपरकी श्रोर जलना श्रग्निका श्रीर अपरकी श्रोर जाना वायुका। जहां जो-जो मिले, वहां उस महाभूतको मानना चाहिए। मभी रूप-ममुदायमें सारे महाभूत रहते हैं, इसीलिए तो मूखे काठ (= पृथिवी)को मयनेने श्राग पैदा होती है, श्रतिसतप्त लोहा-रूपा-मुवर्ण पिषल जाते हैं।

- (ख) वेदना अनुभव करनेको कहते हैं।
- (ग) संज्ञा--मज्ञा सजानन, जाननेको कहते है।
- (घ) संस्कार--चित्तमे संस्कारको कहते है ।
- (ड) विज्ञान--विज्ञानके वारेमे पहिले कहा जा चुका है।
- (२) परमागु—चीजकी भाँति परमाणु सारे रूपी स्यूल द्रव्योका निर्माण करते है, वह सूक्ष्म ग्रीर नित्य होते है। ग्रसग ऐसे परमाणुत्रोकी सत्ताका खडन करते हैं।—

परमाणुके सचयसे रूपसमुदाय नहीं तैयार हो सकता वयोकि पर-माणुके परिमाण, ग्रन्त, परिच्छेदका ज्ञान बुद्धि (=कन्पना) पर निर्भर है, (प्रत्यक्षपर नहीं)। परमाणु अवयव-रहित है, फिर वह सावयव द्रव्योका निर्माण कैंगे कर सकता है? परमाणु अवयव-महित है, यह नहीं कह सकते, वयोकि परमाणु हो अवयव है, और अवयव द्रव्यका होना है, परमाणुका नहीं।

परमाणु नित्य है, यह कहना ठीक नहीं क्योंकि इस नित्यताको परीक्षा करके किसीने सिद्ध नहीं किया। सूक्ष्म होनेसे परमाणु नित्य है, यह नी कहना ठीक नहीं, क्योंकि सूक्ष्म होनेसे तो यह ग्रिधक दुर्वेन (गनएव भगुर) होगा।

### २. दिग्नाग (४२५ ई०)

वसुवधुकी तरह दिग्नागको भी छोड़कर आगे वढना नही चाहिए, यह मैं मानता हूँ, किंतु में वर्मकीर्त्तिके दर्शनके वारेमें उनके प्रमाणवार्त्तिकके आघारपर सविस्तर लिखने जा रहा हूँ। प्रमाणवार्त्तिक वस्तुत आचार्य दिग्नागके प्रधान ग्रंथ प्रमाणसमुच्चयकी व्याख्या (वार्त्तिक) है—जिसमे घर्मकीर्त्तिने अपनी मौलिक दृष्टिको कितने ही जगह दिग्नागसे मतभेद रखते हुए भी प्रकट किया—इसलिए दिग्नागपर और लिखनेका मतलव पुनरुक्ति और ग्रथविस्तार होगा। दिग्नागके वारेमें मैंने अन्यत्र लिखा है—

"दिग्नाग (४२५ ई०) वसुवन्वुके जिष्य थे, यह तिव्वतकी परंपरासे मालूम होता है। श्रीर तिव्वतमें इस संवंधकी यह परपराए श्राठवी ज्ञताव्दीमें भारतसे गई थी, इसलिए उन्हें भारतीय-परपरा ही कहना चाहिए। यद्यपि चीनी परपरामें दिग्नागके वसुवयुका शिष्य होने का उल्लेख नही है, तो भी वहाँ उसके विरुद्ध भी कुछ नही पाया जाता। दिग्नागका काल वसुवंधु श्रीर कालिदासके वीचमें हो सकता है, श्रीर इस प्रकार उन्हे ४२५ ई० के श्रासपास माना जा सकता है। न्यायमुखके श्रतिरिक्त दिग्नागका मुख्य ग्रथ प्रमाणसमुच्चय है, जो सिर्फ तिव्वती भाषामें ही मिलता है। उसी भाषामें प्रमाण समुच्चयपर महावैयाकरण काजिकाविवरणपंजिका (==न्यास)के कर्त्ता जिनेन्द्रवृद्ध (७०० ई०)की टीका भी मिलती है।...,

दिग्नागका जन्म तिमल प्रदेशके काञ्ची (=कजीवरम्)के पास
"सिंहवक" नामके गाँवमें एक ब्राह्मण-घरमें हुग्रा था । सयाना होनेपर
वह वात्सीपुत्रीय वौद्धसंप्रदायके एक भिक्षु नागदत्तके सैपर्कमे ग्रा भिक्षु वने ।
कुछ समय पढ़नेके वाद ग्रपने गुरुसे उनका पुद्गल (=ग्रात्मा) के वारेमें

१पुरातत्त्व-निवंघावली, पृष्ठ २१४-१५

र वात्सीपुत्रीय वौद्धोंके पुराने सम्प्रदायोंमें वह सम्प्रदाय है, जो अना-त्मवादसे साफ इन्कार न करते भी, छिपे तौरसे एक तरहके आत्मवादका समर्थन करना चाहता था।

मतभेद हो गया, जिसके कारण उन्होंने मठको छोड दिया, श्रीर वह उत्तर भारतमे श्रा श्राचार्य वसुवधुके शिष्योमे दाखिल हो गए, श्रीर न्यायनाहन का विशेषतीरसे श्रध्ययन किया। श्रध्ययनके बाद उन्होंने शास्त्रायों में प्रतिद्वदियोपर विजय (दिग्विजय) पाने श्रीर न्यायके थोडेमे दिनु गभीर श्रथोंके लिखनेमें समय विताया।

दिग्नागके प्रधान ग्रथ प्रमाणसमुच्चयमे परिच्छेदो ग्रीर इतोतो (=कारिकाग्रो)की सख्या निम्न प्रकार है—

| परिच्छेद | विषय                  | श्लोक सरवा |
|----------|-----------------------|------------|
| १        | प्रत्यक्ष-परीक्षा     | ४५         |
| ર્       | स्वार्थानुमान-परीक्षा | પૂર        |
| 3        | परार्थानुमान-परीक्षा  | ५०         |
| ४        | दृप्टान्त-परीक्षा     | २१         |
| ሂ        | ग्रपोह-परीक्षा        | ५२         |
| Ę        | जाति-परीक्षा          | २५         |
| •        |                       | २४७        |

प्रमाण-समुच्चयका मूल सस्कृत श्रभी तक नही मिल सका है, मैने श्रपनी चार तिब्बत-यात्राग्रोमे इस ग्रथके ढूँढनेमे वहुत परिश्रम किया, दिन्नु इसमे सफलता नही मिली, किन्तु मुक्ते ग्रव भी श्राशा है, कि वह तिब्बनने किसी मठ, स्तूप या मूर्तिके भीतरसे जरूर कभी मिलेगा।

प्रमाणसमुच्चयके प्रथम क्लोकमे दिग्नागने ग्रथ निजनेका प्रयोजन इस प्रकार लिखा है!——

"जगत्के हितैपी प्रमाणभूत उपदेष्टा . बुद्धको नमस्कार कर, जहाँ-तहाँ फैले हुए अपने मतोको यहाँ एक जगह प्रमाणनिद्धिके लिए जमा किया जायेगा।"

<sup>&#</sup>x27; "प्रमाणभूताय जगद्वितैषिणे प्रणम्य शास्त्रे मुगताय तायिने । प्रमाणसिद्धचै स्वमतात् समुच्चयः करिष्यते विप्रमितादिर्हेककः ।"

दिग्नागने अपने ग्रथोमें दूसरे द्र्शनो ग्रीर वात्स्यायनके न्यायभाष्यकी तो इतनी तर्कसगत श्रालोचना की है, कि वात्स्यायनके भाष्यपर पाशुप-ताचार्य उद्योतकर भारद्वाजको सिर्फ उसका उत्तर देनेके लिए न्यायवार्तिक लिखना पडा।

# ३. धर्मकीत्तिं (६०० ई०)

डाक्टर रचेर्वास्कीके शब्दोमे धर्मकीर्त्तं भारतीय कान्ट थे। धर्मकीर्त्तंकी प्रतिभाका लोहा उनके पुराने प्रतिद्वदी भी मानते थे। उद्योतकर (५५० ई०)के "न्यायवार्त्तंक"को धर्मकीर्त्तंने ग्रपने तर्कशरसे इतना छिन्न-भिन्न कर दिया था, कि वाचस्पति (५४१)ने उसपर टीका करके (धर्मकीर्त्तंके) "तर्कपकमे-मग्न उद्योतकरकी ग्रत्यन्त वूढी गायोके उद्धार करने"का पुण्य प्राप्त करना चाहा। जयन्त भट्ट (१००० ई०)ने धर्मकीर्त्तंके ग्रंथोके कड़े ग्रालोचक होते हुए भी उनके "सुनिपुणवृद्धि" होने, तथा उनके प्रयत्नको "जगदिभभव-धीर" माना। श्रिपनेको ग्रद्धितीय कि ग्रीर दार्शिक समभनेवाले श्रीहर्ष (११६२ ई०)ने धर्मकीर्त्तंके तर्कपथको "दुरावाध" कहकर उनकी प्रतिभाका समर्थन किया। वस्तुतः धर्म-

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>यदक्षपादः प्रवरो मुनीनां शमाय शास्त्रं जगतो जगाद। कुतर्किकाज्ञाननिवृत्तिहेतुः करिष्यते तस्य मया निवन्घः॥ —-स्यायवार्त्तिक १।१।१

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> न्यायवार्त्तिक-तात्पर्यटीका १।१।१

<sup>ै</sup>इति सुनिपुग्।बुद्धिर्लक्षणं चन्तुकामः पदयुगलमपीदं निर्ममे नानवद्यम् ।

भवतु मितमहिम्नश्चेष्टितं दृष्टमेतज्जगदिभभवधीरं घीमतो धर्मकीर्तेः। ---त्यायमंजरी, पृ० १००

<sup>,</sup> र दुराबाध इव चायं धर्म्मकीर्तेः पन्था इत्यवहितेन भाव्यमिहेति ॥

<sup>--</sup>खण्डनखण्डखाद्य १'

कीर्तिकी प्रतिभाका लोहा तबसे ज्यादा श्राजकी विद्वन्मडली मान सम्ती है, क्योंकि श्राजकी दार्गिनिक श्रीर वैज्ञानिक प्रगतिमे उनके मून्यको वह ज्यादा समभ सकते हैं।

 जीवनी—वर्मकीत्तिंका जन्म चोल (=उत्तर तिमल)प्रान्तके तिरुमले नामक ग्राममें एक ब्राह्मणके घरमे हुन्ना या । उनके पिताका नान तिव्वती परपरामे कोरनन्द (?) मिलता है, श्रीर किमी-किसीमें यह भी कहा गया है, कि वह कुमारिलभट्टके भाजे थे। यदि यह ठीक है-जिनकी वहुत कम सभावना है-तो मामाके तकोंका भाजेने जिस तरह प्रमाण-वार्त्तिकमे खडन करते हुए मार्मिक परिहास किया है, वह उन्हे नजीव हान्य-प्रिय व्यक्तिके रूपमे हमारे सामने ला रखता है। धर्मकीर्त्ति वचपनसे ही वटे प्रतिभागाली थे। पहिले उन्होंने प्राह्मणोंके गास्त्री ग्रीर वेदो-वेदागीता अध्ययन किया । उस समय वीद्वधर्मकी व्वजा भारतके कोने-कोनेमें फहरा रही थी, ग्रौर नागार्जुन, वमुबधु, दिग्नागका बौद्धदर्गन विरोधियोमे प्रतिष्ठा पा चुका था। धर्मकीत्तिंको उसके वारेमें जाननेका मीका मिला ग्रीर वह उससे इतने प्रभावित हुए कि तिव्वती परपराके अनुमार उन्होने वौद्ध गृहस्थोके वेपमें वाहर ग्राना जाना शुर किया (?), जिसके कारण ब्राह्मणोने उनका वहिष्कार किया। उस वक्त नालन्दाकी स्याति भारतने दूर-दूर तक फैली हुई थी। धर्मकीत्तिं नालदा चले ग्राये ग्रीर ग्रपने समयके महान विज्ञानवादी दार्शनिक तथा नालन्दाके नघ-स्यविर (=प्रधान) धर्मपालके शिष्य वन भिक्षुसघमे मम्मिलित हुए।

धर्मकीर्त्तिकी न्यायशास्त्रके अध्ययनमे ज्यादा रुचि धी, श्रीर उमे जन्होने दिग्नागकी जिष्य-परपराके श्राचार्य ईव्वरोनने पढा।

विद्या समाप्त करनेके वाद उन्होने श्रपना जीवन ग्रंथ लिएने ग्राम्श्राणं करने श्रीर पढनेमे विताया ।

(धर्मकीत्तिंका काल ६०० ई०) -- "चीनी प्रयंटक उ-विडने पर्म-

भेरी "पुरातत्त्वनिद्धादली", पृष्ठ २१५-१७

कीर्त्तिका वर्णन श्रपने ग्रथमे किया है, इसलिए वर्मकीर्त्ति ६७६ ई०से पहिले हुए, (इसमे सदेह नही)। .. धर्मकीर्त्ति नालदाके प्रधान ग्राचार्य वर्मपालके शिष्य थे। युन्-च्वेडके समय (६३३ ई०) वर्मपालके शिष्य गीलभद्र नालंदाके प्रधान ग्राचार्य थे, जिनकी ग्रायु उस समय १०६ वर्षकी थी। ऐसी ग्रवस्थामें धर्मपालके शिष्य धर्मकीर्त्ति ६३५ ई०में वच्चे नही हो सकते थे।....(वर्मकीर्त्तिके वारेमे) युन्-व्वेडकी चुप्पीका कारण हो सकता है युन्-च्वेडके नालन्दा-निवासके समयसे पूर्वही धर्मकीर्त्तिका देहान्त हो चुका होना हो।...."

यह श्रीर दूसरी वातोपर विचारते हुए धर्मकीर्त्तिका समय ६०० ई० ठीक मालूम होता है।

२. धर्मकीत्तंके श्रंथ-धर्मकीत्तंने ग्रपने ग्रथ सिर्फ प्रमाण-संवद्ध वौद्धदर्शन या वौद्ध प्रमाणशास्त्रपर लिखे हैं। इनकी सख्या नौ है, जिनमें सात मूल ग्रथ और दो अपने ही ग्रंथोंपर टीकाए है।

|           | ग्रथनाम          | ग्रथपरिमाण (श्लोकोमें)                        | गद्य या पद्य |
|-----------|------------------|-----------------------------------------------|--------------|
| ₹.        | प्रमाणवार्त्तिक  | <i>६</i> ८४८ <del>ई</del>                     | पद्य         |
| ₹.        | प्रमाणविनिश्चर   | य १३४०                                        | गद्य-पद्य    |
| ₹.        | न्यायविन्दु      | ं ७७१,                                        | गद्य         |
| ٧.        | हेतुविन्दु       | 888                                           | गद्य         |
| <b>¥.</b> | सवंघ-परीक्षा     | ₹€                                            | पद्य         |
| દ્દ.      | वाद-न्याय        | <i>७६</i> ८                                   | गद्य-पद्य    |
| ૭.        | सन्तान्तर-सिद्धि | <u> ७२</u>                                    | पद्य         |
|           |                  | <u> 83                                   </u> |              |
| टीव       | <b>नाए</b> —     |                                               |              |

| ₹. | (८) वृत्ति   | ३५०० | गद्य | प्रमाणवार्त्तिक<br>च्छेदपर । | 8 | परि- |
|----|--------------|------|------|------------------------------|---|------|
| २  | (६) वृत्ति , | १४७  | गद्य | सर्जंघपरीक्षापर              |   |      |

गोया वर्मकीर्त्तिने मूल श्रीर टीका मिलाकर (४३१८६ ने ३६८३) ७६६१६ क्लोको के वरावर ग्रथ लिखे हैं। वर्मकीर्त्तिके ग्रथ किनने महत्त्व-पूर्ण समक्ते जाते थे, यह इसीसे पता लगना है कि तिव्वनी भाषामें श्रन्वा-दित वौद्ध न्यायके कुल मस्कृत ग्रयोंके १७५००० ब्लोकोमे १३५००० वर्मकीर्त्तिके ग्रयोकी टीका-श्रनुटीकाग्रोंकि है।

ैटीकाएं इस प्रकार है-

| मूल | र ग्रथ      | टीकाकार                    | किम परिच्छेदपर | ग्रंय-परिमाण  |
|-----|-------------|----------------------------|----------------|---------------|
| ₹.  | प्रमाण-     | १. देवेन्द्रबुद्धि (पजिका  | 7-5 T(         | =,७४=         |
|     | वार्त्तिक   | २. शाक्यबुद्धि (पंजिका     | -दीका)T २-४    | ३४०,०४६       |
|     |             | ३. प्रज्ञाकरगुप्त (भाष्य   | •              | १६,२७६        |
|     |             | ४. जयानन्त (भाष्यटीव       | हा) T २-४      | १८,१४८        |
|     |             | ५. यमारि (भाष्यदीका        | r)T 2-8        | २६,४५,२       |
|     |             | ६. रविगुष्त (भाष्यटी       | का) T २-४      | ७,४५२         |
|     |             | ७. मनोरयनन्दी (वृत्ति      | i)S १-४        | E,000         |
|     |             | द्र. धर्मकीतिं (स्ववृति    | )TS १          | 3,400         |
|     |             | ६. शकरानद (स्ववृत्ति       | -टोका)T १      | <i>७,५७</i> ≈ |
|     |             |                            | (श्रपूर्ण)     |               |
|     |             | १०. कर्णकगोमी (स्ववृति     | त-टीका) S १    | 80,000        |
|     |             | ११. शाक्ययुद्धि (स्वयृत्ति | ाटीका)T १      |               |
| ₹.  | प्रमाण-     | १. घर्मोत्तर (टीका) T      | £-3            | १२,४६३        |
|     | विनिश्चय    | १. ज्ञानश्री (टीका) T      |                | ३,२७१         |
| ₹.  | न्यायविन्दु | १. विनीतदेव (टीका)         | e-3 T          | 2,030         |
|     |             | २. धर्मोत्तर (टीका) T      | S 8-3          | १,४७७         |
|     |             | ३. दुर्वेकिमश्र (स्रनु-टीव | त्त) S १-३     | • •           |
|     |             | ४. कमलशील (टीका)           | T              | <b>३</b> २१   |
|     |             |                            |                |               |

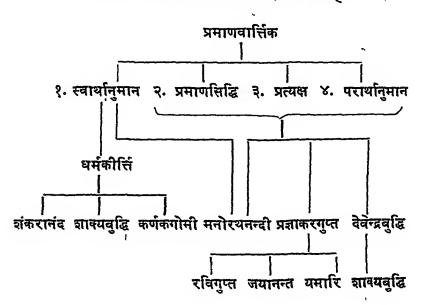
<sup>&#</sup>x27; क्लोकसे ३२ श्रक्षर समभना चाहिए।

४७४

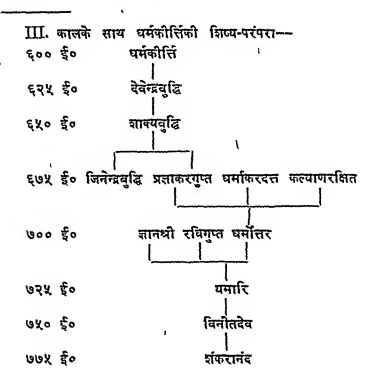
|           |           | ५. जिनमित्र (टीका) ${ m T}$   |     | , ३१  |
|-----------|-----------|-------------------------------|-----|-------|
| ४.        | हेतुविग्द | १. विनीतदेव (टीका)T           | १-४ | २,२६८ |
|           |           | २. भ्रर्चंट (विवरण) TS        | १-४ | १,७६८ |
|           |           | ३. दुर्वेकमिश्र (ग्रन्-टीका)T | १-४ | 22    |
| ሂ.        | सर्वध-    | १ धर्मकीर्त्ति (वृत्ति) T     |     | १४७   |
|           | परीक्षा   | ५. विनीतदेव (टीका) $\Upsilon$ |     | ५४८   |
|           |           | ३- शंकरानंद (टीका) ${f T}$ ्र | ,   | ३८४   |
| ξ.        | वादन्याय  | १. विनीतदेव (टीका) ${f T}$    |     | ६०६   |
|           |           | २ ज्ञान्तरिक्षत (टीका) TS     |     | २,६०० |
| <b>9.</b> | सन्ताना-  | ,                             |     |       |

I. T. तिन्वती भाषानुवाद उपलव्य; S=संस्कृत मूल, मौजूद ।
 II. प्रमाणवार्त्तिकके टीकाकारोंका क्रम इस प्रकार है—

न्तर-सिद्धि १ विनीतदेव (टीका) T



(प्रमाण्वात्तिक)—यह कह चुके है, कि धर्मकीर्त्तिका प्रमाण-वार्त्तिक दिग्नागके प्रमाणसमुच्चयकी एक स्वतंत्र व्याख्या है। प्रमाणसम् च्चयके छै परिच्छेदोको हम वतला चुके है। प्रमाणवार्त्तिकके चार परिच्छदोंके विषय प्रमाणसिद्धि, प्रत्यक्ष-स्वार्थानुमान प्रमाण, श्रीर परार्था-नुमान-प्रमाण है; किन्तु ग्रामतौरसे पुस्तकोमें यह क्रम पाया जाता है— स्वार्थानुमान, प्रमाणसिद्धि, प्रत्यक्ष श्रीर परार्थानुमान। यह क्रम गलत है यह समक्षनेमें दिक्कत नही होती, जब हम देखते है कि प्रमाणसमुच्चयके जिस भागपर प्रमाणवार्त्तिक लिखा गया है, वह किस क्रमसे है। उनके लिए देखिए, प्रमाणसमुच्चयके भाग श्रीर उसपरके प्रमाण-वार्त्तिकको—



| प्रमाणसमुच्चय        | <sup>्</sup> परिच्छेद | प्रमाणवार्त्तिक | परिच्छेद     |
|----------------------|-----------------------|-----------------|--------------|
| •                    |                       |                 | (होना चाहिए) |
| मगलाचरण <sup>१</sup> | १।१                   | प्रमाणसिद्धि    | (१)          |
| प्रत्यक्ष            | 8                     | प्रत्यक्ष       | (੨)          |
| स्वार्थानुमान        | २                     | स्वार्थीनुमान   | (३)          |
| परार्थानुमान         | ź                     | परार्थानुमान    | -(×)         |

प्रमाणसमुच्चयके वाकी परिच्छेदो—दृष्टान्त<sup>२</sup>-, ग्रपोह<sup>१</sup>-, जाति<sup>१</sup> (=सामान्य)-परीक्षाग्रो—के वारेंमें ग्रलग परिच्छेदोमे न लिखकर वर्म-कीर्त्तिने उन्हे प्रमाणवार्त्तिकके इन्ही चार परिच्छेदोमे प्रकरणके ग्रनुकूल बाँट दिया है।

न्यायिन्दु तथा धर्मकीर्त्तिके दूसरे ग्रंथोंमे भी प्रत्यक्ष, स्वार्थानुमान, परार्थानुमानके युक्तिसगत क्रमको ही माना गया है, श्रोर मनोरथनन्दीने प्रमाणवार्त्तिकवृत्तिमें यही कम स्वीकार किया है; इसलिए भाष्यो, पिजकाग्रो, टीकाग्रो या मूलपाठोमें सर्वत्र स्वार्थानुमान, प्रमाणसिद्धि, प्रत्यक्ष, परार्थानुमानके क्रमको देखनेपर भी ग्रथकारका कम यह नही विल्क मनोरथनंदी द्वारा स्वीकृत कम ही ठीक सिद्ध होता है। कममें उलटपुलट हो जानेका कारण धर्मकीर्त्तिकी स्वार्थानुमानपर स्वरचित वृत्ति है। उनके शिष्य देवेन्द्रवृद्धिने ग्रंथकारकी वृत्तिवाले स्वार्थानुमान परिच्छदको छोड़कर ग्रपनी पिजका लिखी, जिससे ग्रागे वृत्ति ग्रौर पंजिकाको ग्रलग-ग्रलग रखनेके लिए प्रमाणवार्त्तिकको दो भागोमे कर दिया गया। इस विभागको ग्रौर स्थायी रूप देनेमें प्रज्ञाकरगुप्तके भाष्य तथा देवेन्द्रवृद्धिकी पिजकावाले तीनों परिच्छदोके चुनावने सहायता की। इस क्रमको सर्वत्र प्रचित्त देखकर मूल कारिकाकी प्रतियोमें भी लेखकोको वही कम ग्रपना लेना पड़ा।

<sup>&#</sup>x27;देखो पृ० ६६२ फुटनोट वा० ३।३७, ३।१३६ वहीं २।१६३-७३ वहीं २।४-४५; २।१४४-६२; ३।४४-१६१; ४।१३३-४८; ४।१७६-८८

यद्यपि मनोरथनदी द्वारा स्वीकृत कमके अनुसार उनकी वृत्तिको मैने सम्पादित किया है, और वह उपलभ्य है, तो भी मूल प्रमाणवार्त्तिको मैने सर्वस्वीकृत तथा तिब्बती-अनुवाद और तालपत्रमे मिले क्रमंगे नम्पादित किया है, और प्रज्ञाकर गुप्तका प्रमाणवार्त्तिक-भाष्य (वार्त्तिकालकार) उसी कमसे सस्कृतमें मिला प्रकाशित होनेके लिए नैयार है, उनलिए मैने भी यहाँ परिच्छेद और कारिका देनेमें उसी सर्वस्वीकृत कमको स्वीकार किया है।

ं घर्मकीर्त्तिके दार्शनिक विचारोपर लिखते हुए प्रमाणवार्त्तिकमे श्राए मुख्य-मुख्य विषयोपर हम श्रागे कहने ही वाले है, तो भी यहाँ परिच्छेदके उमने मुख्य विषयोको दे देते है—

|    | विषय                  | परिच्छेद | विषय परिच्छेद                 |
|----|-----------------------|----------|-------------------------------|
|    |                       | कारिका   | कारिका                        |
|    | पहिला परिच्छेद        |          | तीसरा परिच्छेद                |
|    | (स्वार्थानुमान)       |          | (प्रत्यक्षप्रमाण)             |
| 8  | ग्रथका प्रयोजन        | १।१      | १ प्रमाण दो ही                |
| २  | हेतुपर विचार          | १।३      | प्रत्यक्ष, श्रनुमान ३।१       |
| ą  | ग्रभावपर विचार        | ११५      | २ परमार्थ सत्य ग्रीर          |
|    | (+)                   | ४।१२६)   | व्यवहार सत्य ३।३              |
| ٧. | शब्दपर विचार          | शाश्चर   | ३ सामान्य कोई वस्नु नही ३।३   |
| X  | शब्द प्रमाण नही       | १।२१४    | (+x155 <i>i</i> )             |
| Ę  | श्रपीरुपेय वेद प्रमाण |          | ४ त्रनुमान प्रमाण ३१५५        |
|    | नही                   | १।२२५    | ५ प्रत्यक्ष प्रमाण ३।१२३      |
|    | दूसरा परिच्छेद        |          | ६ प्रत्यक्षके भेद ?।१६१       |
|    | े (प्रमाणसिद्धि)      |          |                               |
| १  | प्रमाणका लक्षण        | २।१      |                               |
| ₹. | वुद्धके वचन क्यो      |          | ७ प्रत्यक्षाभासकौन हं ? २।२== |
|    | माननीय है।            | शरह      | = प्रमाणका फल शहरू            |

80

## चौथा परिच्छेद

## (परार्थानुमान)

| १  | परार्थानुमानका लक्षण  | ४।१          |
|----|-----------------------|--------------|
| २  | पक्षपर विचार          | र्रा४४       |
| ₹. | शव्द प्रमाण नही है    | ४।४८         |
| ٧. | सामान्य कोई वस्तु नही | ४।१३१ (+३।३) |
| ¥. | पक्षके दोष            | ४।१४१        |
| ξ. | हेतुपर विचार          | ४।१८६        |
| 9  | ग्रभावपर विचार        | ४।१२६ (+१।५) |
| 5. | भाव क्या है ?         | ४।२८         |

३. धर्मकीत्तिका दर्शन—धर्मकीर्त्तिने सिर्फ प्रमाण (न्याय) शास्त्र ही पर सातो ग्रथ लिखे हैं, ग्रौर उन्हें दर्शनके वारेमे जो कुछ कहना था, उसे इन्ही प्रमाणशास्त्रीय ग्रथोमे कह दिया। इन सात ग्रथोमे प्रमाणवार्त्तिक (१४५४६ "क्लोक"), प्रमाणविनिश्चय (१३४० "क्लोक"), हेतुविन्दु (४४४ "क्लोक"), न्यायविन्दु (१७७ "क्लोक")के प्रतिपाद्य विषय एक ही हैं, ग्रौर उनमें सबसे वडा ग्रौर संक्षेपमे ग्रधिक वातोपर प्रकाश डालने-वाला ग्रथ प्रमाणवार्त्तिक हैं। वादन्यायमे ग्राचार्यने ग्रक्षपादके ग्रठारह निग्रहस्थानोकी भारी भरकम सूचीको फजूल वतलाकर, उसे ग्राघे क्लोकमें कह दियों हैं—

"निग्रह (=पराजय) स्थान है (वादके लिए) ग्र-साधन, वातका कथन ग्रौर (प्रतिवादीके) दोषका न पकड़ना।"

सम्बन्ध-परीक्षाकी २६ कारिकाश्रोमे धर्मकीर्त्तिने क्षणिकवादके श्रनु-सार कार्य-कारण सबध कैसे माना जा सकता है, इसे वतलाया है, यह विषय श्रमाणवार्त्तिकमे भी श्राया है।

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> "ग्रसाधनांगवचनं म्रदोषोद्भावनं द्वयोः ।"—वादन्याय, पृष्ठ १

सन्तान्तरिसिद्धिके ७२ मूत्रोमे धर्मकीर्त्तिने पहिले तो उन मन-मन्तान (मन एक वस्तु नही विल्क प्रतिक्षण नष्ट और नई उत्पन्न होती मन्तान = धटना है)से परे भी दूसरी-दूमरी मन-सन्ताने (मन्तानान्नर) है उने निष्ठ किया है, श्रीर श्रन्तमे बतलाया है कि ये नन्न मन (=विज्ञान)-मन्ताने किस प्रकार मिलकर दृश्य जगत्को (विज्ञानवादके श्रन्मार) बाह्र क्षेप करती है। विज्ञानवादकी चर्चा प्रमाणवार्त्तिकमे भी धर्मकीर्त्तिने की है। धर्मकीर्त्तिने दर्शनको जाननेके लिए प्रमाणवार्त्तिक पर्याप्त है।

(१) तत्कालीन दार्शनिक परिस्थिति—धर्मकीर्त्त दिन्नागकी भांति ग्रसगके योगाचार (विज्ञानवाद) दार्शनिक सम्प्रदायके माननेवाले पे। वमुववु, दिग्नाग, धर्मकोत्तिं जैमे महान् तार्किकोका गुन्यवाद छोऽ विज्ञान-वादसे सबब होना यह भी वतलाता है, कि हेगेनकी तरह इन्हें भी अपन तर्कसम्मत दार्शनिक विचारोके लिए विज्ञानवादकी बड़ी जरूरन थी। किन्तु वर्मकीत्तिं शुद्ध योगाचार नहीं भीनानिक (या म्यानिकिक) योगा-चारी माने जाते हैं। सीवातिक वाहरी जगन्की नताको ही मूनतत्व मानने है ग्रीर योगाचारी सिर्फ विज्ञान (=िचत्त, मन)को। मीनानिक (या स्वातित्रक) योगाचारका मतलव है, याह्य जगन्की प्रवाह गर्गा (धाणिक) वास्तविकताको स्वीकार करते हुए विज्ञानको मुननतव मानना-छीक हेगेलकी भाँति-जिसका अर्थ आजकी भाषामें होगा पड (=भीतिक)-• तत्त्व विज्ञानका ही वास्तविक गुणात्मक परिवर्तन है। पुराने योगाचार दर्शनमें मूलतत्व विज्ञान (चिन्न) का विय्लेषण करके उमे दो भागीमे वाँटा गया था-- ग्रालयविज्ञान ग्रीर प्रवृत्तिविज्ञान । प्रवृत्ति विज्ञान छै है--चक्षु, श्रोत्र, घ्राण, जिह्ना, स्पर्श-पानो ज्ञान-रहियों ने पांत्र विज्ञान (=ज्ञान), जो कि विषय तथा इन्द्रियके नपर्भ होतं दान रग, श्रानार श्रादिको कल्पना उठनेसे पहिले भान होते है, श्रीर छठा है मनवा बिनान । श्रालय-विज्ञान उनत छुन्नो विज्ञानोके नाय जन्मता-मरना भी श्रपने प्रपाह (=सन्तान)मे नारं प्रवृत्ति-विज्ञानोका आलय (=घर) है। रगीमें पहिलेके मस्कारोकी वासना थीर श्रागे उत्पन्न होनेपाले जिलानोजी पानका

रहती है। यद्यपि क्षणिकताके सदा साथ रहनेसे ग्रालय विज्ञानमे ब्रह्म या ग्रात्माका भ्रम नहीं हो सकता था, तो भी यह एक तरहका रहस्यपूर्ण तत्व वन जाता था, जिससे विमुक्तसेन, हरिभद्र, धर्मकीर्त्तं जैसे कितने ही विचारक इसमें प्रच्छन्न ग्रात्मतत्वकी शका करने लगे थे, ग्रौर वे ग्रालय-विज्ञानके इस सिद्धातको ग्रँबेरेमे तीर चलानेकी तरह खतरनाक समभते थे। धर्मकीर्त्तिने ग्रालय(-विज्ञान) शब्दका प्रयोग प्रमाणवार्त्तिक में किया है, किन्तु वह है विज्ञान साधारण—के ग्रर्थमे, उसके पीछे वहाँ किसी ग्रद्भुत् रहस्यमयी शक्तिका ख्याल नहीं है।

सन्तान रूपेण (क्षणिक या विच्छिन्नप्रवाहरूपेण) भौतिक जगत्की वास्तविकता को साफ तौरसे इन्कार तो नहीं करना चाहते थे, जैसा कि श्रागे मालूम होगा, किन्तु वेचारोको था कुछ धर्मसकट भी, यदि श्रपने तर्कोमे जगह-जगह प्रयुक्त भौतिक तत्वोकी वास्तविकताको साफ स्वीकार करते हैं, तो धर्मका नकाव गिर जाता है, श्रीर वह सीधे भौतिकवादी वन जाते हैं, इसीलिए स्वातित्रक ही सही किंतु उन्हें विज्ञानवादी रहना जरूरी था'। युरोपमे भौतिकवादको फूलने-फलनेका, मौका तव मिला, जब कि सामन्तवादके गर्भसे एक होनहार जमात—व्यापारी श्रीर पूँजी-पति—वाहर निकल साइसके श्राविष्कारोकी सहायतासे श्रपना प्रभाव

<sup>&#</sup>x27;तिब्बती नैयायिक जम्-यड-शद्-पा (मंजुघोषपाद १६४६-१७२२ ई०), अपने ग्रंथ "सप्तिनबंध-न्यायालंकार-सिद्धि" (अलंकार-सिद्धि)में लिखते हैं—"जो लोग कहते हैं कि (धर्मकीत्तिंके) सात निबंधों (च्य्रंथों) के मन्तव्योंमें "आलय-विज्ञान" भी है, वह अन्धे हैं, अपने ही अज्ञानान्धकार-में रहनेवाले हैं।"—डाक्टर क्वेर्बास्कीकी Buddhist Logic Vol. II, p. 329 के फुटनोटमें उद्धत।

भ "श्रालय" शब्द पुराने पाली सूत्रोंमें भी मिलता है। किंतु वहाँ वह रुचि, श्रनुन्य, या श्रध्यवसायके श्रथमें श्राता है। देखो "महाहित्यपदोपम सुत्त" (मिल्भम-निकाय १।३।८); बुद्धचर्या, पृष्ठ १७६

वढा रही थी, श्रीर हर क्षेत्रमे पुराने विचारोको दिवयानृनी कह भौतिक जगत्की वास्तविकतापर श्राधारित विचारोको प्रोत्साहन दे रही थी। छठी सदी ईसवीके भारतमे श्रभी यह श्रवस्था श्रानेमे १४ सदियोकी जरूरत थी, किंतु इसीको कम न समिक्षिए कि भारतीय हेगेल् (धर्मकीनिं) जर्मनीके हेगेल् (१७७०-१८२१ ई०)से वारह सदियो पहिले हुशा था।

(२) तत्कालीन सामाजिक परिस्थिति-यहाँ जरा इस दर्नेनरे पीछेकी सामाजिक भित्तिको देखना चाहिए, ययोकि दर्गन चाहे फितना ती हाड-माससे नफरत करते हुए अपनेको उससे ऊपर नमके, किन्तु, है बह भी हाट-मासकी ही उपज । वमुबध्मे धर्मकीत्तिं तकका समय (४००-६०० ई०) भारतीय दर्शनके (ग्रीर काव्य, ज्योतिष, चित्र-मृत्तिं, वान्नुकनाके भी) चरम विकासका समय है। इस टर्गनके पीछे ग्राप गुप्त-मी परी-रप-वर्द्धन महान् तथा दृढ शामित साम्राज्यका हाथ भी कहना चाहेगे, रिन्तु महान् साम्राज्य कहकर हम मूल भित्तिको प्रकारमे नही लाने, विहार उने अन्धेरेमे छिपा देते हैं। उस कालका यह महान् मान्नाज्य गरा था ? किनने ही सामन्त-परिवार एक वडे सामन्त—समृद्रगुप्न, हरिवर्मा या हर्पवर्जन— को अपने ऊपर मान, नये प्रदेशों नये लोगोंको अपने आधीन जरने या आने श्राधीन जनताको दूसरेके हाथमे न जाने देनेके लिए सैनिक गामन-पृद-या युद्धकी तैयारी-करते, ग्रीर गपने नामनने पहिनेसे मीजृद या नवागत जमातमे "शान्ति ग्रीर व्यवस्था" कायम रायनेके तिए नागरिक शासन करते थे । किन्तु यह दोनो प्रकारका शासन "पेटपर पन्यर वापासर" सिर्फ परोपकार बुद्धचा नही होता था । माघारण जननाम पाया नैनिय-जिसकी सत्या लंडनेवालोमें ही नहीं मरनेवालोंमें भी सबने ज्यादा धी--जी

<sup>&#</sup>x27;काव्य—कालिदाल, वटी, वाण; ज्योतिष—प्रार्थभट्ट, घरार्-मिहिर, ब्रह्मगुप्त; चित्रकला—श्रजन्ता ग्रीर वाग; मूर्तिंगला—गुप्त कालिक पाषाण ग्रीर पीतलमूर्तियां; वास्तुल्ला—ग्रजता एलोंगको गुन, देव, गोणाकंके मन्दिर।

जरूर बहुत हद तक "पेटपर पत्थर वाँर्धना" पड़ता था; किन्तु सेनानायक सेनापित सामन्त-खान्दानोसे आनेके कारण पहिले हीसे वड़ी सपित्तके मालिक थे, और अपने इस पदके कारण वड़े वेतन, लूटकी अपार धनरािश, भीर जागीर तथा डनामके पानेवाले होते थे—गोया समुद्रमे मूसलाधार वर्षा हो रही थी। और नागरिक शासनके वड़े-बड़े अधिकारी—उपरिक (=भिक्तका शासक या गवर्नर), कुमारामात्य (=विषयका शासक या किमश्नर)—आनरेरी काम करनेवाले नहीं थे, वह प्रजासे भेट (=रिश्वत), सम्राट्से वेतन, इनाम और जागीर लेते थे।

यह निश्चित है, कि श्रादमी जितना श्रपने श्राहार-विहार, वस्त्र-श्राभू-पण तथा दूसरे न-टिकाऊ कामोपर खर्च करता है, उससे वहुत कम उन वस्तुश्रोपर खर्च करता है, जो कि कुछ संदियों तक कायम रह सकती है। श्रोर इनमें भी श्रविकाश सदियोंसे गुजरते कालके ध्वसात्मक कृत्योंसे ही नहीं वर्वर मानवंके कूर हाथोंसे नष्ट हो जाती है। तो भी वोधगया, वैजनाथके मन्दिर श्रथवा श्रजन्ता, एलौराके गुहाप्रासाद जो श्रव भी वच रहे है, श्रथवा कालिदासकी कृतियों श्रोर वाण भट्टकी कादम्बरीमें जिन नगर-श्रट्टालिकाश्रो राजप्रासादोंका वर्णन मिलता है, उनके देखने से पता लगता है कि इनपर उस समयका सम्पत्तिशाली वर्ग कितना धन खर्च करता था, श्रोर सच मिलाकर श्रपने ऊपर उनका कितना खर्च था। श्राज भी शौकीनी विलासकी चीजें महँगी मिलती है, किन्तु इस मशीनयुगमें यह चीजें मशीनसे वननेके कारण वहुत सस्ती है—श्रथांत् उनपर श्राज जितने मानव हाथोंको काम करना पडता है, गुप्तकालमें उससे कई गुना श्रधिक हाथोंकी जरूरत पडती।

साराश यह कि इस शासक सामन्तवर्गकी शारीरिक आवश्यकताओं के लिए ही नही विल्क उनकी विलास-सामग्रीको पैदा करने के लिए भी जनताकी एक भारी संख्याको अपना सारा श्रम देना पडता था। कितनी सख्या इसका अन्दाज इसीसे लग सकता है, कि आजसे सौ वर्ष पहिले कम्पनीके शासनमे भारत जितना धन अपने, अग्रेज शासकों के लिए सालाना उनके

घर मेजता था, उसके उपार्जनके लिए छै करोड ग्रादिमयां—जा नारी जनसंख्याके चौथाईसे ग्रधिक—के श्रमकी ग्रावय्यकता होती थी। इसके ग्रतिरिक्त वह खर्च ग्रलग था, जिसे ग्रग्नेज कर्मचारी भारतमें रहते क्वं करते थे।

यही नहीं कि जनताके ग्राघे तिहाई भागको शासकों के लिए उस नरहरी वस्तुग्रोको ग्रपने श्रमसे जुटाना पटता था, बिन्क उनकी काम-वासनाकी तृष्तिके लिए लाखो स्त्रियोको वैध या ग्रवधिरुपने ग्रपना गरीर बेचना पडता था, उनकी एक बढी सख्याको दासी बनकर विकना पटना था। मनुष्यका दास-दामीके रूपमे सरेवाजार विकना उस बन्नका एक ग्राम

श्रयांत् इस दर्शन—कला—साहित्यके महान् युगर्शा मार्ग भव्याा मनुष्यकी पश्चत् परतत्रता श्रीर हृदयहीन गुलामीपर श्राप्रान्ति श्री—यह हमें नहीं भूलना चाहिए। फिर दार्शनिक दृष्टिने काल्लिकारीने क्राल्लिकारी विचारकको भी अपनी विचार-सबंधी श्राल्तिको उस गीमारे श्रन्दर ग्याना जरूरी था, जिसके बाहर जाते ही शामक-वर्गके कोपका भागन—चारे सीधे राजदटके रूपमे, उमकी छुपासे बचित होनेके रूपमे, बाहे उनके स्थापित धर्म-मठ-मन्दिरमें स्थान न पानेके रूपमे—होना पटना। उस वक्त "शान्ति श्रीर व्यवस्था"की बाँह श्राजने बहुत नवी थी, जिनने वचनेम धार्मिक सहानुभूति ही थोडा बहुत महायक हो मबनी थी जिसने उनको खोया उसके जीवनका मूल्य एक घोपित टाक्के जीवनने श्रीरक नहीं या।

धर्मकीर्त्ता जिस नालन्दाके रूत्त थे, उसको गाँनो और नगरके रयमें बड़े-बड़े दान देनेवाले यही सामन्त थे जिनके नाम्रपत्रपर निष्ये दानपर प्राज भी हमें काफी मिले हैं। युन्-च्वेटके रामय (६४० दे०)में उदारे दस हजार विद्यार्थियो और पडिलोपर जिस नरह रहने तानो धन पर्न तिरा जाता था, यह हो नहीं सकता था, कि प्रमाणवात्तिंत्र पी पित्यां उन रागोंकों भुलाकर उन्हें काटनेपर तुल जाती, दमीलिए स्वातिष्ठ (दस्तुयार्था) धर्मकीर्त्तिं भी दु सकी व्यार्था याध्यात्मिक तनने ही उन्हें सुंदें। ते नेने

है । विश्वके कारणको ईश्वर ग्रादि छोड विश्वमे, उसके क्षुद्रतम तथा महत्तम अवयवोकी क्षणिक परिवर्तनशीलता तथा गुणात्मक परिवर्तनके रूपमे ढूँढनेवाले धर्मकीर्त्तं दुखके कारणको ग्रलीकिक रूपमे-पुनर्जन्ममे-निहित वतलाकर साकार ग्रीर वास्तविक दु खके लिए साकार ग्रीर वास्त-विक कारणके पता लगानेसे मुँह मोडते है । यदि जनताके एक तिहाई उन दासो तथा सख्यामे कम-से-कम उनके वरावरके उन श्रादमियीको--जो कि सूद श्रीर व्यापारके नफेके रूपमे श्रपने श्रमको मुफ्त देते थे—दासतासे मुक्त कर, उनके श्रमको सारी जनता-जिसमे वह ख़द भी शामिल थे-के हितोमे लगाया जाता, यदि सामन्त परिवारो ग्रौर विणक्-श्रेप्ठी-परिवारोंके निठ-ल्लेपन कामचोरपनको हटाकर उन्हे भी समाजके लिए लाभदायक काम करनेके लिए मर्जवूर किया जाता, तो निश्चय ही उस समयके साकार दुखकी मात्रा वहुत हद तक कम होती । हाँ, यह ठीक है, कामचोरपनके हृटानेका ग्रभी समय नही था, यह स्वप्नचारिणी योजना उस वक्त ग्रसफल होती, इसमें सन्देह नहीं । किन्तु यही वात तो उस वक्तकी सभी दार्शनिक उड़ानोमें सभी वार्मिक मनोहर कल्पनाम्रोके वारेमे थी। सफल न होनेपर भी दार्शनिककी गलती एक ग्रच्छे कामकी ग्रोर होती है, उसकी सहृदयता भीर निर्भीकताकी दाद दी जाती, यदि उपेक्षा भौर शत्रुप्रहारसे उसकी कृतियाँ नष्ट हो जाती, तो भी खडनके लिए उद्धृत उसकी प्रतिभाके प्रखर तीर सिंदयोको चीरकर मानवताके पास पहुँचते, स्रीर उसे नया सदेश देते।

(३) विज्ञानचाद—सह्दय मस्तिष्कसे वास्तिवक दुनिया (भौतिक वाद)को भुलाने-भुलवानेमे दार्शनिक विज्ञानवाद वही काम देता है, जो कि शरावकी वोतल कामसे चूर मजदूरको अपने कष्टोको भुलवानेमे। चाहे कूर दासताकी सहायतासे ही सही, मनुष्यका मस्तिष्क और हृदय तव तक वहुत अधिक विकसित हो चुका था, उसमे अपने साथी प्राणियोके लिए सवेदना ग्राना स्वाभाविक सी वात थी। ग्रासपासके लोगोकी दयनीय दशाकी देखकर हो नहीं सकता था, कि वह उसे महसूस न करता, विकल न होता। जगत्को भूठा कह इस विकलताको दूर करनेमें दार्शनिक

विज्ञानवाद कुछ सहायता जरूर करता था—ग्राप्तिर ग्रमी ''टार्नेनि नेवा काम जगत्की व्याख्या करना था, उमे वदलना नहीं।''

धर्मकीर्त्ति वाह्यजगत्—भीतिक तत्वो—को अवास्त्रविण वननाने हुए विज्ञान (=वित्त)को असली तत्व मावित करते है—

(क) विज्ञान ही एक सात्र तत्त्व—हम किनी वन्तु (=वपटे) मी देखते हैं, तो वहाँ हमें नींला, पीला रग तथा लवाई, चौटाई-मृटाई भागीपन-चिकनापन ग्रादिको छोड़ केवल रूप (==भीतिक-तत्व)नहीं विदार पटना ।' दर्गन नील आदिके तीरपर होता है, उससे रहिन (वस्तु)का (प्रत्यक पा अनुमानसे) ग्रहण ही नहीं हो सकता और नीलादिक ग्रहणपर ही (उनका) ग्रहण होता है। इसलिए जो कुछ दर्शन है वह नील ग्रादिके नीरपर 🕏 केवल वाह्यार्थ (=भीतिक तत्व)के तीरपर नहीं है। निमकी हम भौतिक तत्त्व या बाह्यार्थ कहते है, वह क्या हं उमका विविधिण करे नी वहाँ श्रांखसे देखे रग-श्राकार, हायसे छुए मन्त्र-नरम-चिकनापन श्रादि टी मिलता है, फिर यह इद्रियाँ इनके इम स्युल रूपमे अपने निजी ज्ञान (चक्षु-विज्ञान, स्पर्श-विज्ञान...) द्वारा मनको करपना करनेके निए नहीं प्रदान करती । मनका निर्णय इन्द्रिय चर्वित ज्ञानके पन चवणपर निर्भर है; इस तरह जहाँसे अन्तिम निर्णय होता है, उन मनमें नेया जिनगी दी हुई सामग्रीके श्राचारपर मन निर्णय करता है, उन इन्द्रियोगे दिशानोमे भी, वाह्य-ग्रर्थ (=भीतिक तत्त्व)का पता नही, निर्णायक स्थानपर हमें सिर्फ विज्ञान (=चेतना) ही विज्ञान मिलता है, उनित्र "वरापा हारा वही (विज्ञान) सिद्ध है, जिसने कि विचारक कहने रे—'जैरे-जैरे अयों (=पदायों)पर चिन्तन किया जाता है, वैसे ही वैसे वह छित-सिन हो लुप्त हो जाते हैं (--- उनका भीतिक रूप नही सिंह होता)। 📩

(ख) चेतना श्रोर भौतिक तत्त्व विज्ञान हीके वो रूप-विज्ञान-का भीतरी श्राकार चित्त-सुख श्रादिया ग्राहफ-ई, यह नो रूप्ट है, जिल्ह

<sup>ै</sup>प्रमाण-वार्त्तिक ३।२०२ <sup>°</sup>प्र० वा० ३।३३५ <sup>१</sup>प्र० वा० २।२०८

जो बाहरी पदार्थ ( =भौतिक तत्त्व घड़ा या कपड़ा ) है, वह भी विज्ञानसे ग्रलग नहीं विल्क विज्ञानका ही एक दूसरा भाग है, ग्रीर वाहरमें ग्रवस्थित सा जान पड़ता है—इसे ग्रभी वतला ग्राए है। इसका ग्रर्थ यह हुग्रा कि एक ही विज्ञान भीतर (चित्तके तौरपर) ग्राहक, ग्रौर वाहर (विषयके तौरपर) ग्राह्य भी है। "विज्ञान जव ग्रामिन्न है, तो उसका (भीतर ग्रीर वाहरके विज्ञान तथा भौतिक तत्त्वके रूपमें) भिन्न प्रतिभौसित होना सत्य नहीं (भ्रम) है।" "ग्राह्म (वाह्म पदार्थके रूपमें मालूम पड़नेवाला विज्ञान) ग्रीर ग्राहक (=भीतरी चित्तके रूपमें विज्ञान)मेंसे एकके भी ग्रभावमें दोनो ही नहीं रहते (ग्राहक नहीं रहेगा, तो ग्राह्य है इसका कैसे पता लगेगा? ग्रौर फिर ग्राह्मके न रहनेपर ग्रपनी ग्राहकताको दिखलाकर ग्राहक चित्त अपनी सत्ताको कैसे सिद्ध करेगा ? इस तरह किसी एकके अभावमे दोनो नहीं रहते); इसलिए ज्ञानका भी तत्त्व है (ग्राह्य-ग्राहक) दो हौँनेका ग्रभाव (=ग्रभिन्नता)।" जो ग्राकार-प्रकार (वाहरी पदार्थीके मौजूद है, वह) ग्राह्य ग्रौर ग्राहकके ग्राकारको छोड़ (ग्रौर किसी ग्राकारमे) नहीं मिलते, (ग्रीर ग्राह्य ग्राहक एक ही निराकार विज्ञानके दो रूप है), इसलिए ग्राकार-प्रकारसे शुन्य होनेसे (सारे पदार्थ) निराकार कहे गए है।"

प्रवन हो सकता है यदि वाह्य पदार्थोकी वस्तुसत्ताको ग्रस्वीकार करते हैं, तो उनकी भिन्नताको भी ग्रस्वीकार करना पड़ेगा, फिर वाहरी ग्रथोंके विना "यह घड़ा है, यह कपड़ा" इस तरह ज्ञानोंका भेद कैंसे होगा? उत्तर है—

"किसी (घड़े ग्रादि ग्राकारवाले जान)का कोई (एक जान) है, जो कि (चित्तके) भीतरवाली वासना (=पूर्व संस्कार) को जगाता है, उसी (वासनाके जगने)मे जानो (की भिन्नता)का नियम देखा जाता है, न कि वाहरी पदार्थकी ग्रुपेक्षासे।" \*

र्भे प्रवाव वार्थस्य के प्रवाव वार्थस्य स्प्रवाव वार्थस्य के प्रवाव वार्थस्य

"चूँकि बाहरी पदार्थका अनुभव हमे नहीं होना, उसलिए एक ही (विज्ञान) दो (=भीतरी ज्ञान, बाहरी विषय) स्पोवाला (देया जाना) है, श्रीर दोनो स्पोमें स्मरण भी किया जाता है। इस (एक ही विज्ञानके बाह्य-श्रन्तर दोनो श्राकारोंके होने) का परिणाम है, स्व-मवेदन (श्रपने भीतर ज्ञानका साक्षात्कार)।"

फिर प्रवन होता है—"(यह जो बाह्य-पदार्थके नपमे) ग्रवभागित होनेवाला (ज्ञान है), उसका जैमे कैमे भी जो (बाहरी) पदार्थवाता नप (भासित हो रहा है), उसे छोड देनेपर पदार्थ (=घडे)का ग्रहण (=डिन्डय-प्रत्यक्ष ग्रादि) कैमे होगा ? (ग्रान्तिर ग्रपने न्वरपणे ज्ञानके साक्षात्कारसे ही तो पदार्थोका ग्रपना ग्रदण है?)—(प्रवन) ठीक है, मै भी नहीं जानता कैसे यह होता है। . जैमे मन (हेप्नोटिज्म) ग्रादिसे जिनकी (ग्रांख ग्रादि) डिन्द्रयोको बाँच दिया गया है. उन्हें मिट्टीके ठीकरं (एपया ग्रादि) दूसरे ही स्पमे दीसते है, यद्यपि यह (बन्तुन) उस (एपये...) के रूपमे रहित है।"

इस तरह यद्यपि अन्तर, वाहर मभी एक ही विज्ञान तस्त्र है, किन्तु "तस्त्व-अर्थ (=वास्तविकता)की ग्रोर न ध्यान दे हाशीरी तरह धाँम मूँदकर सिर्फ लोक व्यवहारका धनुमरण करते तस्वज्ञानियोको (रितनी ही बार) बाहरी (पदार्थो)का चिन्तन (=वर्णन) करना पडना है।' रे

(४) च्रिएकवाद—युद्धकें दर्गनमें "सब अनित्य हैं" उस निद्धानपर वहुत जोर दिया गया है, यह हम बतला आए हैं। उसी अनित्यवादकों पीछेंके बीद्ध दार्शनिकोंने क्षणिकवाद कहकर उसे अभावात्मवने भाजात्मक हप दिया। धर्मकीर्त्तिने इसपर छोर जोर देने हुए यहा—''मना मात्रमें नास्त (=धर्म) पाया जाता है।'' इस भावको पीछे, जानश्री (७००

<sup>&#</sup>x27;प० या० ३१३३७

प्र० वा० २।३५३-५५ वहीं ३।२१६

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>प्र० वा० १।२७२—"सत्तामाञानुबन्धित्वात् नातन्व"

ई०)ने कहा है—''जो (जो)सत् (=भाव रूप) है, वह क्षणिक है।" "सभी सस्कार (=िकए हुए पदार्थ) ग्रनित्य है" इस नुद्धवचनकी ग्रोर इगारा करते हुए धर्मकोर्त्तिने कहा है — ''जो कुछ उत्पन्न स्वभाववाला है, वह नाश स्वभाववाला है।" ग्रनित्य क्या है, इसे वतलाते हुए लिखा है—''पहिले होकर जो भाव (=पदार्थ) पीछे नही रहता, वह ग्रनित्य है।"

इस प्रकार विना किसी अपवादके क्षणिकताका नियम सारे भाव (=सत्ता) रखनेवाले पदार्थीमे है।

(५) परमार्थ सत्की व्याख्या—ग्रफलातूँ ग्रीर उपनिषद्के दर्शन-कार क्षण-क्षण परिवर्तनशील जगत् ग्रीर उसके पदार्थोंके पीछे एक ग्रपरि-वर्तनशील तत्त्वको परमार्थ सत् मानते हैं, किन्तु वौद्ध दर्शनको ऐसे इन्द्रिय ग्रीर वृद्धिकी गृतिसे परे किसी तत्त्वको माननेकी जरूरत न थी, इसलिए वर्मकीर्त्तिने परमार्थ सत्की व्याख्या करते हुए कहा—

"ग्रथं वाली कियामें जो समर्थ है, वही यहाँ परमार्थ सत् है, इसके विरुद्ध जो (ग्रथं कियामें ग्रसमर्थ) है, वह संवृति (=फर्जी) सत् है।" घड़ा, कपड़ा, परमार्थ सत् है, क्योंकि वह ग्रथं किया-समर्थ है, उनसे जल-ग्रानयन या सर्दी-गर्मीका निवारण हो सकता है, किन्तु घड़ापन, कपड़ापन जो सामान्य (=जाति) माने जाते है, वह सवृति (=काल्पनिक या फर्जी) सत् है। क्योंकि उनसे ग्रथं किया नही हो सकती। इस तरह व्यक्ति और उनका नानापन ही परमार्थसत् है। "(वस्तुत. सारे) भाव (=पदार्थ) स्वय भेद (=भिन्नता) रखनेवाले है, किन्तु उसी सवृति (=कल्पना) से जब उनके नानापन (=ग्रलग-ग्रलग घड़ो) को ढाँक दिया जाता है, तो वह किसी (घड़ापन) रूपसे ग्रमिन्नसे मालूम होने लगते है।"

<sup>&</sup>quot;"यत् सत् तत् क्षणिकं"--क्षण भंग १।१ (ज्ञान श्री)

रप्र वार् रार्ड्स रवहीं ३।११० वहीं ३।३

<sup>&#</sup>x27;प्र० वा० १।७१

- (६) नाश श्रहेतुक होता हैं—अणिकता सारे भावां (=पटाठों) में स्वभावसे ही हैं, इसलिए नाग भी स्वाभाविक हैं, फिर नागके लिए किसी हेतु या हेतुश्रोकी जरूरत नहीं—श्रयांत् नाग श्रहेतुक हैं. वस्नु की उत्पत्तिके लिए हेतु या बहुतसे हेतु (=हेतु-मामग्री) चाहिए, जिममें कि पहिले न मीजूद पदार्थ भावमें ग्रावे । चूँकि एक मीजूद वस्तुना उत्पत्ति पास-पाम होती हैं, उमिनए हमारी भाषामें कहनेकी यह गलत परिपाटी पट गई हैं, कि हम हेनुको उत्पत्त वस्तुसे न जोड नप्टसे जोड़ देते हैं । इसी तथ्यको माविन करने हुए वर्मकीर्त्ति कहते हैं—
- (क) अभाव रूपी नाशको हेतु नहीं चाहिए—"यदि कोई जाउं (करणीय पदार्थ) हो, तो उसके लिए किनी (=कारण)को जमस्त हो सकती है, (नाश) जो कि (अभाव रूप होनेने) कोई यस्तु ही नहीं है, उसके लिए कारणकी क्या जरूरत ?"

"जो कार्य (=कारणमे उत्पन्न) है वह म्रनित्य है, जो भ्र-कार्य (=कारणसे नही उत्पन्न) है वह भ्र-विनाशी (=िनत्य) है। (वन्तुका विनाश नित्य भ्रयीत् हमेशाके लिए होता है, इमलिए यह भ्र-कार्य = भ्र-हेतुक है; फिर इस प्रकार) म्रहेतुक होनेम वह (=नाश) न्यभायन (वस्तुमात्रका) भ्रनुसरण करता है।" भ्रीर इस प्रकार विनाशके लिए हेतुकी जरूरत नही।

(ख) नरवर या अनरवर दोनो अवस्थाओं में भावके नाराके लिए हेतु नहीं चाहिए — "यदि (हम उमे अनव्वर मान लें, तब) इसरे किसी (हेतु) से भावका नाल न मानेगे, फिर ऐसे (अनव्वर भाव) से नियित के लिए हेतुकी क्या जरूरत? (—अर्थात् भावका होना अहेतु हो जायेगा)। (यदि हम भावको नरवर मान लें, तो) वह दूसरे (हेतुओं — पारणी) के विना भी नष्ट होगा. (फिर उसकी) स्थितिके लिए हेतु यसमण्डे होगे। ''

<sup>&#</sup>x27;प्र० वा० १।२=२ वहीं १।१६५ वहीं २।७०

"जो स्वयं ग्रनश्वर स्वभाववाला है, उसके लिए दूसरे स्थापककी जरूरत नही; जो स्वयं नश्वर स्वभाववाला है, उसके लिए भी दूसरे स्थापककी जरूरत नहीं।" इस तरह विनाशको नश्वर स्वभाववाला माने या ग्रनश्वर स्वभाववाला, दोनो हालतोमें उसे स्थित रखनेवाले हेतुकी जरूरत नहीं।

(a) भावके स्वरूपसे नाश भिन्न हो या त्र्यभिन्न, दोनों त्र्यव-स्थात्रोंमें नाश ऋहेतुक-ग्राग ग्रीर लकड़ी एकत्रित होती है, फिर हम लकड़ीका नाश ग्रीर कोयले-राखकी उत्पत्ति देखते है। इसीको हम व्यवहार-की भाषामे "ग्रागने लकड़ीको जला दिया-नष्ट कर दिया" कहते है, किंतु वस्तुतः कहना चाहिए "ग्रागने कोयले-राखको उत्पन्न किया।" चूँकि लकड़ी हमारी नजरमे कोयले-राखसे अधिक उपयोगी (=मृत्यवान्) है, इसीलिए यहाँ भाषा द्वारा हम अपने लिए एक उपयोगी वस्तुको खो देनेपर ज्यादा जोर देते हैं। यदि कोयला-राख लकड़ीसे ज्यादा उपयोगी होते तो हम "ग्रागने लकड़ीका नाग कर दिया"की जगह कहते "ग्रागने कोयला-राखको वनाया।" वस्तुत जंगलोमे जहाँ मजदूर लकड़ीकी जगह कोयला वनाकर वेचनेमें ज्यादा लाभ देखते हैं, वहाँ "क्या काम करते हो" पूछनेपर यह नहीं कहते कि "हम लकड़ीका नाश करते है," विलक कहते है "हम कोयला वनाते है।" ताताके कारखानेमें (लोहेवाले) पत्यरका नाश ग्रीर लोहे या फौलाद-का उत्पादन होता है; किन्तु वहाँ नागको स्वाभाविक (============) समभकर उसकी वात न कह, यही कहा जाता है, कि ताता प्रति वर्ष इतने करोड मन लोहा भीर इतने लाख मन फीलाद वनाता है। इसी भावको हमारे दार्शनिकने समभानेकी कोि न की है।

प्रश्न है—ग्राग (=कारण, हेतु) क्या करती है लकडीका विनाश या कोयलेकी उत्पत्ति ? ग्राप कहते हैं, लकड़ीका विनाश करती है । फिर सवाल हीता है विनाश लकड़ीसे भिन्न वस्तु है या ग्रभिन्न ? ग्रभिन्न माननेपर

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> वहीं २।७२

श्राग जिस विनागको उत्पन्न करती है वह काय्ठ ही हुश्रा, फिर नी "विनाग होनेका मतलव काय्ठका होना हुश्रा, प्रथान् काय्ठका विनाग नहीं हुश्रा, फिर काय्ठके श्रविनागसे काय्ठका दर्गन होना चाहिए। "यदि (उहाँ) वहीं (श्रागसे उत्पन्न वस्तु काय्ठका) विनाग है, (उमलिए काय्ठका दर्गन नहीं होता, तो फिर प्रग्न होगा—) "कंमे (विनागहपी) एक प्रायं (काय्ठ रूपी) दूसरे (पदार्थ)का विनाग होगा ? (श्रीर यदि नाग एक भाव पदार्थ है, तो) काय्ठ क्यो नहीं दिलाई देता ?"

(b) विनाश एक भिन्न ही भावरूपी वस्तु है यह माननेसे भी काम नहीं चलता—यदि कही, विनाग (मिर्फ काष्ठार ग्रभाव नहीं वित्का) एक दूसरा ही भावरूपी पदार्थ है, ग्रीर "उन (भाव रूपी विनान नामवाने दूसरे पदार्थ) के द्वारा ढँका होनेमें (काष्ठ हमें नहीं दिन्तनाई देता), (तो यह भी ठीक नहीं), उम (एक दूसरे भाव=नाम)ने (काष्ठका) ग्रावरण (=ग्राच्छादन) नहीं हो नकना, वयोकि (कम्म माननेपर नाशको वस्तुका ग्रावरण मानना पडंगा, फिर नो यह) विनान ही नहीं रह जायेगा (=विनष्ट हो जायगा)" ग्रीर इस प्रकार ग्राम काष्ठके विनाशको उत्पन्न करती है, कमके ग्रभावमं यह कहना भी गलत है।

श्रीर यदि श्राग द्वारा नागकी उत्पत्ति माने, नो "उत्पत्त होनेके गारण ' उसे नाशमान मानना पडेगा, वयोकि जितने उत्पत्तिमान् भाव (==पार्व) है, सभी नाशमान होते हैं। "श्रीर फिर (नागमान होनेने जब नष्ट हो जाता है) तो (श्रावरण-मुक्त होनेसे) काष्ट्रका दर्गन होना चाहिए।

यदि कहो—नाश रूपों भाव पदार्थ काष्ठवा ह्न्ता है। रामने स्यामको मार डाला (=नष्ट कर दिया), फिर न्यायाधीन रामको फाँनी चढ़ा देना है; किंतु रामके फाँसी चढ़ा देने—"हन्ताके नाम हो जाने—पर जैसे मृत (=नष्ट क्याम)का फिरने अस्तित्वमें आना नहीं होता, उसी तरह पर्स

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>प्र० वा० १।२७३ वही १।२७४

भी" (नश्वर स्वभाववाले नाज्ञ पदार्थके नष्ट हो जानेपर भी काष्ठ फिरसे ग्रस्तित्वमे नही ग्राता)।

किन्तु, यह दृष्टान्त गलत है ? राम क्यामके नागमे "हन्ता (=राम) = (क्यामका) मरण नहीं है," विल्क क्यामका मरण है अपने प्राण, इन्द्रिय आदिका नाश होना। यदि क्यामके प्राण-इन्द्रिय आदिका नाश होना हटा दिया जाये, तो क्याम जरूर अस्तित्वमे आ जायगा। किन्तु यहाँ आप 'नाश पदार्थ =काष्ठका मरण' मानते है, इसलिए नाग पदार्थके नप्ट हो जानेपर काष्ठको फिरसे अस्तित्वमें आना चाहिए।

(c) 'नाश=एक श्रिभिन्न भावरूपी वस्तु' यह माननेसे भी काम नहीं चलेगा—''यदि (मानें कि) विनाश (भावरूपी वस्तु काष्ठसे) ग्रिभिन्न हैं, तो 'नाश=काष्ठ' हैं। तो (काष्ठ)=(नाश=) अ-सत्, ग्रतएव (नाशक ग्राग) उसका हेतु नहीं हो सकती।"

"नागको (काष्ठसे) भिन्न या ग्रभिन्न दो छोड़ ग्रौर नही माना जा सकता," ग्रौर हमने ऊपर देख लिया कि दोनो ही ग्रवस्थाग्रोमें नागके लिए हेतु (=कारण)की जरूरत नहीं, ग्रतएव नाश ग्रहेतुक होता है।

यदि कहो—"नाशके यहेतुक माननेपर (वह) नित्य होगा, फिर (काष्ठका) भाव ग्रौर नाश दोनो एक साथ रहनेवाले मानने पड़ेगे।" तो यह शका ही गलत बुनियाद पर हैं, क्योंकि (नाश तो) ग्रसत् हैं (=ग्रभाव) हैं, उसकी नित्यता कैसे होगी," नित्य-ग्रनित्य होनेका सवाल भाव पदार्थके लिए होता हैं, गदहेकी सीग—ग्र-सत् पदार्थ—के लिए नही।

(७) कारण-समूहवाद-कार्य एकसे नही विलक्ष अनेक कारणोके इकट्ठा होने—कारण-सामग्री—से उत्पन्न होता है, अर्थात् अनेक कारण मिलकर एक कार्यको उत्पन्न करते है। इस सिद्धान्त द्वारा वौद्ध दार्शिक जहाँ जगत्मे प्रयोगतः सिद्ध वस्तुस्थितिकी व्याख्या करते है, वहाँ किसी एक

<sup>ै</sup>प्र० वा० १।२७४, २७५ 💹 ैप्र० वा० १।२७५-२७७

ईश्वरके कर्तापनका भी खडन करते हैं। साथ ही यह भी दनलाते हैं कि स्थिरवाद—चाहे वह परमाणुग्रोका हो या ईव्वरका—कारणोकी मामग्री (=डकट्ठा होनेको) ग्रस्तित्वमे नहीं ला सकता, यह क्षणिकवाद ही हैं जो कि भावोकी क्षणिकता—देश श्रीर कालमें गति—की वजहने कारणोकी सामग्री (=डकट्ठा होना) करा सकता है।

"कोई भी एक (वस्तु) एक (कारण)से नहीं उत्पन्न होनी, बिंग सामग्री (==बहुतसे कारणोके इकट्टा होने)में (एक या अनेक) ननी कार्योकी उत्पत्ति होती है।"

"कार्योंके स्वभावो (=स्वरूपो)में जो भेद हैं, वह आकम्मिक नहीं, विलंक कारणो (=कारण-सामग्री)में उत्पन्न होना है। उनके दिना (=कारणोंके विना, किसी दूसरेंमे) उत्पन्न होना (माने तो कार्यकें) रूप (=कोयले)को उस (आग)से उत्पन्न कैमें कहा जायगा ?"

"(चूँकि) सामग्री (=कारण-ममुदाय)की शिवनयां भिन-भिन्न होती है, (ग्रत) उन्होंकी वजहमें वम्तुग्रो (=कार्यो)में निन्न-एपना दिखलाई पडती है। यदि वह (ग्रनेक कारणोकी सामग्री) भेद करनेवानी न होती, तो यह जगत् (विश्व-स्प नहीं) एक-स्प होता।"

मिट्टी, चक्का, कुम्हार अलग-अलग (किसी घडे जैसे भिन्न रायाने) कार्यके करनेसे असमर्थ है, किन्तु उनके (एकन) होनेपर कार्य होता है, इससे मालूम होता है, कि सहत (=एकिनत) हुई उन (=धिकिन वस्तुओ) में हेतुपन (=कारणपन) है, ईस्वर आदिमें नहीं, क्योंकि (इस्वर आदिमें नहीं, क्योंकि (इस्वर आदिमें क्षिकता न होनेसे) अभेद (=एक-रसना) है।"

(प) प्रसाग्णपर विचार—मानवका ज्ञान जिनना ही दरना गया उतना ही उसने उसके महत्त्वको समभा, श्रीर श्रपने जीवनके हर धेपने मस्तिष्कको श्रीवक इस्तेमाल किया । यही ज्ञानकी महिमा गागे प्रयोगितन

प्र० वा० ३।४३६ ं वहीं ४।२४≈ रैयहीं ४।२४६ वहीं २।२=

नहीं कल्पना-सिद्ध रूपमें धर्म तथा धर्म-सहायक दर्शनमें परिणत हुई, यह हम उपनिषद्कालमें देख चुके हैं? उपनिषद्के दार्शनिकोका जितना ज़ोर ज्ञानपर था, बुद्धका उससे भी कही ग्रविक उसपर जोर था, क्योंकि ग्रविचाकों वह सारी बुराइयोकी जड मानते थे ग्रौर उसके दूर करनेके लिए ग्रार्य-सत्य या निर्दोप ज्ञानको बहुत जरूरी समभते थे। पिछली जता-व्दियोमें जब भारतीयोको ग्ररस्तूके तर्कणास्त्रके सपर्कमें ग्रानेका मौका मिला, तो ज्ञान ग्रौर उसकी प्राप्तिके साधनोकी ग्रोर उनका ध्यान ग्रविक गया, यह हम नागार्जुन, कणाद, ग्रक्षपाद ग्रादिके वर्णनमें देख ग्राए हैं। वसुवध, दिग्नाग, धर्मकीर्त्तिने इसी वातको ग्रपना मुख्य विषय वनाकर ग्रपने प्रमाण-शास्त्रकी रचना की। दिग्नागने ग्रपने प्रधान ग्रथका नाम 'प्रमाणसमुच्चय'' क्यो रखा, धर्मकीर्त्तिने भी उसी तरह ग्रपने श्रेष्ठ ग्रथका नाम प्रमाणवार्त्तिक क्यो घोषित किया, इसे हम उपरोक्त वातोपर ध्यान रखते हुए ग्रच्छी तरह समभ सकते हैं।

प्रमाण—प्रमाण क्या है ? धर्मकीर्त्तने उत्तर दिया — "(दूसरे जिएसे) ग्रज्ञात ग्रथंके प्रकाशक, ग्र-विसंवादी (=वस्तु-स्थितिके विरुद्ध न जानेवाले) ज्ञानको कहते हैं।" ग्र-विसंवाद क्या है ?— "(ज्ञानका कल्पनाके ऊपर नहीं) ग्रथं-क्रियाके ऊपर स्थित होना।" इसीलिए किसी ज्ञानकी "प्रमाणता व्यवहार (=प्रयोग, ग्रथंक्रिया)से होती है।"

(प्रमाण-संख्या)—हम देख चुके है, श्रन्य भारतीय दार्शनिक शब्द, उपमान, श्रर्थापत्ति ग्रादि कितने ही ग्रौर प्रमाणोको भी मानते हैं। धर्मकीर्त्तं श्रर्थंकिया या प्रयोगको परमार्थं सत्की कसौटी मानते थे, इसलिए वह ऐसे ही प्रमाणोको मान सकते थे, जो कि श्रर्थं-कियापर श्राधारित हो।

"(पदार्थ--- ग्रलग-ग्रलग लेनेपर स्व-लक्षण--- शब्द ग्रादिके प्रयोगके विना केवल ग्रपने रूपमे---मिलते हैं, ग्रथवा कडयोके वीचके सादृश्यको

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० २।१ वहीं २।४

लेनेपर सामान्य लक्षण—अनेकोमे उनके आकारकी ममानना—मे मिनने है, इस प्रकार) विषयके (सिर्फ) दो ही प्रकार होनेसे प्रमाण भी दो प्रमान का ही होता है। (इनमे पहिला प्रत्यक्ष है और दूसरा अनुमान। प्रत्यक्षण आधार वस्तुका स्वलक्षण—अपना निजी स्वरप—है, और यह स्वात्कण) अर्थिकयामे समर्थ होता है, (अनुमानका आधार सामान्य-त्रजण—प्रनर वस्तुओमे समानरूपता—है, और यह सामान्य नक्षण अर्थेकियामे) प्रनम्पं होता है।"

- (क) प्रत्यच्च प्रमाण्—शानके साधन दो ही है, प्रत्यक्ष या यन्गान । प्रत्यक्ष क्या है ?—"(इन्द्रिय, मन मीर विषयके नयोग होनेपर) क्राना विलक्षल रहित (जो जान होता है) तथा जो (किमी दूसरे नायन क्राना ग्रज्ञात ग्रथंका प्रकाशक है वह प्रत्यक्ष है, जीर वह (क्रप्पना नहीं) मिर्फ प्रति-ग्रक्षसे ही सिद्ध होता है।" इस तरह प्रत्यक्ष यह प्र-िय्मवारी (च्य्यं-क्रियाका अनुसरण करनेवाला) ग्रज्ञात अवंका प्रयासक लान है, जो कि विषयके सपकंसे उम पहिने क्षणमें होता है, जब कि नापना वहाँ दखल नहीं दिया। धर्मकीर्त्तिने दिग्नागकी तपह प्रत्यक्षके नाप भेंक्र माने है—इन्द्रिय-प्रत्यक्ष, मानम-प्रत्यक्ष, स्वमवेदन-प्रत्यक्ष प्रोप वोजिन प्रत्यक्ष ग्रसमके लोक-प्रत्यक्षका पता नहीं।
- (a) इंद्रिय-प्रत्यत्त—"चारो ग्रोरने व्यान (=िचन्तन)को त्टाकर (कल्पनासे मुक्त होनेके कारण) निश्चल (=िम्निमित) चिक्तके सार्वाच्या (पुरुष) रूपको देखता है, यही इन्द्रिय प्रत्यक्ष ज्ञान है।" उन्द्रिय-प्रत्यक्ष तो जानेके "पीछे (जब वह) कुछ कल्पना करता है, श्रोर वह जानना है—मेरे (मनमे) ऐसी कल्पना (=यह खान श्राकार प्रकारका टोनेने प्रजा है) हुई थी, किन्तु (यह बात) पूर्वोक्त इन्द्रियने (उन्तर) ज्ञानके बक्त नहीं होती।" "इसीलिए सारे (चक्षु श्रादि बाले) इन्द्रिय-प्रत्यक्ष (प्राचित्र) विशेष (मात्र)के बारेमें होते हैं, विशेष (बन्नुश्रोण स्वरण नामान्य

<sup>&#</sup>x27;प्रश्रंबा० ३।१ वहीं ३।१२४ वही ३।१२४

मुक्त सिर्फ स्वलक्षण मात्र है, इसलिए उन)में शब्दोका प्रयोग नहीं हो सकता।" "इस (=घट वस्तु)का यह (वाचक, घट शब्द) है इस तरह (वाच्य-वाचकका जो)सवध (है, उस)में जो दो पदार्थ प्रतिभासित हो रहे हैं, उन्ही (वाच्य-वाचक पदार्थो)का (वह) सवध हैं, (ग्रीर जिस वक्त उस वाच्य-वाचक सवधकी ग्रोर मन कल्पना दौडाता है) उस वक्त (वस्तु) इन्द्रियके सामनेसे हट गई रहती हैं (ग्रीर मन ग्रपने संस्कारके भीतर ग्रवस्थित ताजे ग्रीर पुराने दो कल्पना-चित्रोको मिलाकर नाम देनेकी कोशिशमें रहता हैं)।"

"(शकर स्वामी जैसे कुछ वौद्ध प्रमाणशास्त्री, प्रत्यक्ष-ज्ञानको) इन्द्रिय-ज... होनेसे (शब्दके ज्ञानसे विचत) छोटे वच्चेके ज्ञानकी भाँति कल्पना-रहित (ज्ञान) वतलाते हैं, ग्रीर वच्चेके (ज्ञानको इस तरह) कल्पना-रहित होनेमें (वाच्य-वाचक रूपसे शब्द-ग्रर्थ सवधके) सकेतको कारण कहते हैं। ऐसोको (मतमें) कल्पनाके (सर्वथा) ग्रभावके कारण वच्चोका (सारा ज्ञान) सिर्फ प्रत्यक्ष ही होगा; ग्रीर (वच्चोको) सकेत (जानने)के लिए कोई उपाय न होनेसे पीछे (वड़े होनेपर) भी वह (चसकेत-ज्ञान) नहीं हो सकेगा।"

(b) मानस-प्रत्यच् — दिग्नागने प्रमाणसमु च्चयमे मानस-प्रत्यक्षकी व्याख्या करते हुए कहा — "पदार्थके प्रति राग ग्रादिका जो (ज्ञान) है, वही (कल्पनारहित ज्ञान) मानस (-प्रत्यक्ष) है।" मानस प्रत्यक्ष स्वतंत्र प्रत्यक्ष नही रहेगा, यदि "पहिलेके इन्द्रिय द्वारा ज्ञात (ग्र्यं)को ही ग्रहण करे, क्योंकि ऐसी दशामें (पहिलेसे ज्ञात श्र्यंका प्रकाशक होनेसे ग्रज्ञात-ग्र्यं-प्रकाशक नही ग्रतएव वह) प्रमाण नही होगा। यदि (इन्द्रिय-ज्ञान द्वारा) ग्र-दृष्टको (मानस-प्रत्यक्ष) माना जाये, तो ग्रयं ग्रादिको भी

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup>प्र० वा० ३।१२४, १२७ <sup>९</sup>वहीं ३।१४१-१४२

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup> वहीं ३।१२६ <sup>४</sup> "मानसं चार्थरागादि ("

(रूप श्रादि) श्रयोंका दर्शन (होना है यह्) मानना होगा।' दन नजरा रयाल कर धर्मकीर्त्ति मानस-प्रत्यक्षकी व्यारया अर्ते है—

"(त्रक्ष आदि) उन्द्रियमे जो (विषयता) विज्ञान हुम है, उनीमें स्रनन्तर-प्रत्यय (च्लुरन्त पहिले गुजरा कारण) बना, जो मन (च्लेनना) उत्पन्न हुमा है, वहीं (मानम-प्रत्यक्ष हैं)। चृंति (च्लु प्रादि मिन्द्रियोगे जात मप स्रादि जानमें) भिन्नको (मन प्रत्यक्षमें) ग्रहण करना है (एम-लिए वह जात स्रथंका प्रकायन नहीं, साथ ही मन हाना प्रदास तैनियाने एप स्रादिके विज्ञान उन्द्रियमें जान उन राप श्रादिमोंने सवह है, जिन्हें विश्रये श्रादि नहीं देख सकते , मनिया) श्रापके श्रादेशी (ग्लास) देखनेकी बात नहीं श्राती।"

(c) स्वसंवेदन-प्रत्यच् — दिग्नागने उनका नक्षण करते हुए करा—
"(चक्षु-इन्द्रियमे गृहीन रूपका ज्ञान मनने गृहीन रूप-क्रियानका ज्ञान होने वे
वाद रूप ग्रादि) प्रथंके प्रति श्रपने भीनर को राग (द्वेप) चाक्रिया न केवन
(=श्रनुभव) होना है, (बहो) गरपना-किन (ज्ञान) स्वनकेवर
(-प्रत्यक्ष) है।" उनके श्रथंको प्रपने वानिकेच क्यान्ट करते हुए पर्टकीर्तिने कहा—

"राग (नुप) श्रादिके जिन न्यापको (तम प्रतृभव करते ते प्रा)
विमी दूसरे (उन्द्रिय श्रादिके) सबस नही रापता, श्रा. उनके र्यापती प्रति
(बाच्य-बाचक) सकेतका प्रयोग नहीं हो सपता, (श्रीर प्रतितिष) उनको
जो श्रपने भीतर सबेदन होता है, बहु (ताचक सद्योग) प्राट होने ताला
नहीं हैं।" उस तरह श्रजात अर्थवा प्रयासक रत्यना दिन नदा प्रविसवादी होनेसे राग-मुप श्रादिका जो यनुभव हम करते है, बहु राजिय-प्रताह

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० ३।२३६ विसी ३।२४३

<sup>&</sup>quot; "प्रयंरागादि स्वनदिनिन्यत्पदा" -- प्रमाप-म्रच्य ।

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup>प्र० वा० ३।२४६

में हम किसी इन्द्रियके एक विषय (=रूप, गध)का ज्ञान प्राप्त करते हैं, मानस प्रत्यक्ष हमें उससे ग्रागे वढकर इन्द्रियसे जो यह ज्ञान प्राप्त हुग्रा है, उसका ग्रनुभव कराता हैं, ग्रीर इस प्रकार ग्रव भी उसका सवव विषयसे जुडा हुग्रा है। किन्तु, स्वसवेदन प्रत्यक्षमें हम इन्द्रियके (रूप-)ज्ञान ग्रीर उस इन्द्रिय-ज्ञानके ज्ञानसे ग्रागे तथा विल्कुल मिन्न राग-द्वेप, या सुख-दुख. ..का प्रत्यक्ष करते हैं।

(d) योगि-प्रत्यत्त — उपरोक्त तीन प्रकारके प्रत्यक्षोके ग्रतिरिक्त वौद्धोने एक चौथा प्रत्यक्ष योगि-प्रत्यक्ष माना है। ग्रज्ञात-प्रकाणक ग्रविसवादी—प्रत्यक्षोके ये विशेषण यहाँ भी लिए गए है, साथ ही कहा है— "उन (योगियो) का ज्ञान भावनासे उत्पन्न कल्पनाके जानसे रहित स्पष्ट ही भासित होता है। (स्पष्ट इसलिए कहा कि) काम, शोक, भय, उन्माद, चोर, स्वष्न ग्रादिके कारण भ्रममें पड़े (व्यक्ति) ग्र-भूत (=ग्र-सत्) पदार्थोको भी सामने ग्रवस्थितको भाँति देखते है, लेकिन वह स्पष्ट नहीं होते। जिस (ज्ञान)मे विकल्प (=कल्पना) मिला रहता है, वह स्पष्ट पदार्थके रूपमे भासित नहीं होता। स्वष्नमे (देखा पदार्थ) भी स्मृतिमे ज्ञाता है, किन्तु वह (जागनेकी ग्रवस्थामे) वैसे (=विकल्परहित) पदार्थके साथ नहीं स्मरणमे ग्राता।"

समाधि (=िचत्तकी एकाग्रता) ग्रादि भावनासे प्राप्त जितने ज्ञान है, सभी योगि-प्रत्यक्ष-प्रमाणमे नहीं ग्राते; विलक "उनमें वही भावनासे उत्पन्न (ज्ञान) प्रत्यक्ष-प्रमाणसे ग्राभिप्रेत हैं, जो कि पहिले (ग्रज्ञात-प्रकाणक ग्रादि)की भाँति सवादी (=ग्र्यंकियाको ग्रनुसरण करनेवाला) हो; वाकी (दूसरे, भावनासे उत्पन्न ज्ञान) भ्रम है।"

प्रत्यक्ष ज्ञान होनेके लिए उसे कल्पना-रहित होना चाहिए, इसपर जोर दिया गया है। इन्द्रिय-प्रत्यक्ष तक कल्पनासे रहित होना आसानीसे समभा जा सकता है, क्योंकि वहाँ हम देखते हैं कि सामने घड़ा देखनेपर नेत्रपर पड़े

Intuition. रप्रवार ३१२६१-२६३ प्रवार ३१२६६

पड़ेने प्रतिविवका जो पहिला दवाव ज्ञानननुत्री द्वार त्यार मिन्तर पर पड़ना है, वह करमा-रिहन होता है। पित्र प्रविवे प्रवार कार एक राप (=प्रतिविव) मिन्तर्कपर पड़ना है, फिर मिन्तर्कि कार एक राप पहिले के देखे घड़ोंके जो प्रतिविव (या प्रतिविव-स्तान) मान्द के उसे उसे प्रम नए प्रतिवव (या नगानार पड़ रहे प्रतिविव-स्तान) मान्द के उसे उसे पह नया प्रतिविव मिन जाता है, उसके जानक नामान करका होता है, फिर इस नए प्रतिविववाने पढ़ायें जा नामान्द्रण किया जाता है। पढ़ कहाँ तक कल्पनारित जान रहा, और वर्धि कर्मना कर्मा क्षित्र कर्मना उसे पढ़ार प्रमान है, किंदु पता जाना है। पर सम्मना उस प्रथम दवावके द्वारा प्रामान है, किंदु पता जानी कर्मि दवावकी वान नहीं रहनी, यहाँ नामान्द्रण प्रारम्भ नीमा निर्धित्व करना—यामकर योगिप्रत्यक पैसे जानमे—प्रवृत्त किंदा है। इसी तप्रमान वारा वारा क्षार्य करना—यामकर योगिप्रत्यक पैसे जानमे—प्रवृत्त किंदा है। इसी तप्रमान करना क्षार्या करते हए धर्मकीनिने निपा—

"जिस (विषय, वस्तु)मे जो (ज्ञान, रूनरेने पृत्रण करने यादे) साउ-श्रयं (के सबध)को ग्रहण करनेवाला है, यह ज्ञान उप (स्पिप)मे पारता है। (वस्तुका) श्रपना रूप सद्यायं (=सद्यका स्पिप) वर्षे सता, इसलिए वहाँका सारा (ज्ञान) प्रत्यक्ष है।"

इस तरह चाहे ज्ञानका विषय बारणे यन्तु हो अपका भीतणी विज्ञान. जब तक समानता असमानताको लेगर प्युक्त होनेपारे मान्यों को अवकाण नहीं मिल रहा है, तब तक यह प्रत्यक्षकी सीमारे भीतर रहता है।

(प्रत्यक्ताभास)—चार प्रमानके प्रत्यक्षतानाते प्राप्ता स्टे । जिल्लान ऐसे भी है, जी प्रत्यक्ष-प्रमाण नहीं है, बीर देखने प्रप्यक्षेत्र पत्ते के ऐसे प्रत्यक्षाभासीका भी परिचय होना पर भी है, जिल्ला कि कर करता नहीं पर म चले जायें। विकासने ऐसे प्रत्यक्षाभासाकी सामा चार वार्ता

<sup>&#</sup>x27;प्रव चाव अ२८७

हैं — "भ्रान्तिज्ञान संवृत्तिमत्-ज्ञान अनुमानानुमानिक-स्मार्ताभिलापिक भौर तैमिरि ज्ञान ।" (१) भ्रान्तिज्ञान मरुभूमिकी वालुकामें जलका ज्ञान है। (२) सवृत्तिवाला ज्ञान फर्जी द्रव्यके गुण ग्रादिका ज्ञान—"यह अमुक द्रव्य है, अमुक गुण है।" (३) अनुमान (—िलग, घूम) आनुमानिक (—िलगी आग) के सकेतवादी स्मृतिके श्रिभलाप (—वचनके विपय) वाला ज्ञान—"यह घड़ा है।" (४) तैमिरि ज्ञान वह ज्ञान है जो कि इन्द्रियमे किसी तरहके विकारके कारण होता है, जैसे कामला रोगवालेको सभी चीजे पीली मालूम होती है। इनमें पहिले "तीन प्रकारके प्रत्यक्षा भास कल्पना-युक्त ज्ञान है, (जो कल्पनायुक्त होनेके कारण ही प्रत्यक्षके भीतर नहीं गिने जा सकते); श्रीर एक (—तैमिरि) कल्पना-रहित है किन्तु आश्रय (—इन्द्रिय)में (विकार होनेके कारण उत्पन्न होता है) इस लिए प्रत्यक्ष ज्ञानमें नहीं आ सकता—ये है चार प्रकारके प्रत्यक्षाभास।"

(ख) अनुमान-प्रमाण—ग्राग्नका ज्ञान टो प्रकारसे हो सकता है, एक ग्रप्ने स्वरूपसे, जैसा कि प्रत्यक्षसे देखनेपर होता है, दूसरा, दूसरेके रूपसे, जैसे धुग्राँ देखनेपर एक दूसरी (=रसोईघरकी) ग्राग्नका रूप याद ग्राता है, ग्रीर इस प्रकार दूसरेके रूपसे इस धुएँके लिंग (=िचह्न) वाली ग्राग्नका ज्ञान होता है—यह ग्रनुमान है। चूँकि पदार्थका "स्वरूप ग्रीर पर-रूप दो ही तरहसे ज्ञान होता है, ग्रत. प्रमाणके विषय (भेद) दो ही प्रकारके होते हैं"—एक प्रत्यक्ष प्रमाणका विषय ग्रीर दूसरा ग्रनुमानका विषय।

किन्तु "(जो स्वरूपसे, अनुमान ज्ञान होता) है, वह जैसी (वस्तुस्थिति) है, उसके अनुसार नहीं लिया जाता, इसलिए (यह) दूसरे तरहका (ज्ञान) भ्रान्ति है। (फिर प्रदेन होता है) यदि (वस्तुका अपने-नहीं) पर-रूपसे

१ "भ्रान्तिसंवृत्तिसज्ज्ञानं श्रनुमानानुमानिकम् । स्मार्ताभिलापिकं चेति प्रत्यक्षाभं सतैमिरम् ।"--प्रमाण-समुच्चय ।

ज्ञान होता है, तो (वह भ्रान्ति है) ग्रीर भ्रान्तिको प्रमाण नहीं कह सकते (क्योंकि वह ग्र-विसवादी नहीं होगी)। (उत्तर है—) भ्रान्तिको भी प्रमाण माना जा सकता है, यदि (उस ज्ञानका) ग्रिमप्राय (जिस ग्रथंसे है, उस ग्रथं) से ग्र-विसवाद न हो (—उसके विरुद्ध न जाये, क्योंकि) दूसरे रूपसे पाया ज्ञान भी (ग्रिमिप्रेत ग्रथंका सवादी) देखा जाता है।" यही पहाडमें देखे वृऍवाली ग्रागके ज्ञानको हम ग्रपने रूपसे नहीं पा, रमोर्डघर वाली ग्रागके रूपके द्वारा पाते हैं, परन्तु हमारे इस ग्रनुमान ज्ञानसे जो ग्रामिप्रेत ग्रथं (पहाडकी ग्राग) है, उससे उसका विरोध नहीं है।

- (a) श्रतुमानकी श्रावश्यकता—"वस्तुका जो ग्रपना स्वरूप (=स्वलक्षण) है, उसमें कल्पना-रहित प्रत्यक्ष प्रमाणकी जरूरत होती है (यह वतला चुके हैं); किन्तु (ग्रनेक वस्तुग्रोंके भीतर जो) सामान्य है, उसे कल्पनाके विना नहीं ग्रहण किया जा सकता इमलिए इस (सामान्यके जान)में श्रनुमानकी जरूरत पडती है।"
- (b) ऋतुमानका लत्त्रण्—िकसी "सवधी (पदार्थ, घूमने नवघ रखनेवाली आग)के धर्म (—िलग, घूम)से धर्मी (—वर्मवाली, आग)के विषयमें (जो परोक्ष) ज्ञान होता है, वह अनुमान है।"

पहाडमें हम दूरसे घुगाँ देखते हैं, हमें रसोईघर या दूसरी जगह देसी आग याद आती है, और यह भी कि "जहाँ-जहाँ घुग्राँ होता है, वहां-वहाँ आग होती हैं" फिर घुएँको हेतु वनाकर हम जान जाते हैं कि पर्वतमें आग हैं। यहाँ आग परोक्ष हैं, इसलिए उमका ज्ञान उसके अपने स्वरूपसे हमें नहीं होता, जैसा कि प्रत्यक्ष आगमें होता है; दूसरी वात है कि हमें यह ज्ञान सद्य नहीं होता, विलक उसमें स्मृति, ज्ञब्द-अर्थ-सवध—अर्थात् कल्पना—का आश्रय

<sup>ै</sup>वहीं ३।६२ "ग्रटूट संबंधवाले (दो) पदार्थी (मेंसे एक)का दर्शन उस (=संबंध)के जानकारके लिए श्रनुमान होता है" (श्रनन्तरीयकार्थ-दर्शनं तिह्दिरोऽनुमानम्"—वसुबन्धुकी वादिविधि)।

लेना पडता है।

(प्रमाण दो ही)—प्रमाण द्वारा ज्ञेय (=प्रमेय)पदार्थ स्वरूप ग्रौर पर-रूप (=कल्पना-रहित, कल्पना-युक्त) दो ही प्रकारसे जाने जाते हैं। इनमें पहिला प्रत्यक्ष रहते जाना जाता हैं, दूसरा परोक्ष (ग्र-प्रत्यक्ष) रहते। "प्रत्यक्ष ग्रौर परोक्ष छोड ग्रौर कोई (तीसरा)प्रमेय समव नहीं हैं, इसलिए प्रमेयके (सिर्फ) दो होनेके कारण प्रमाण भी दो ही होते हैं। दो तरहके प्रमेयोके देखनेसे (प्रमाणोकी) सख्याको (बढाकर) तीन या (घटाकर) एक करना भी गलत है।"

- (c) अनुमानके शेद—कणाद, ग्रक्षपादने अनुमानको एक ही माना या, इसलिए अपने पूर्ववर्ती "ऋषियो"के पदपर चलते हुए प्रशस्तपाद जैसे थोडेसे अपवादोके साथ आज तक ब्राह्मण नैयायिक उसे एकही मानते आ रहे हैं। अनुमानके स्वार्थ-अनुमान, परार्थ-अनुमान ये दो भेद पहिलेपहिल आचार्य दिग्नागने किया। दो प्रकारके अनुमानोमे स्वार्थ-अनुमान वह अनुमान है, जिसमे तीन प्रकारके हेतुओं (—िलंगो, चिह्नो, धूम आदि) से किसी प्रमेयका ज्ञान अपने लिए (—स्वार्थ) किया जाता है। परार्था-नुमानमें उन्ही तीन प्रकारके हेतुओं द्वारा दूसरेके लिए (—परार्थ) प्रमेयका ज्ञान कराया जाता है।
- (d) हेतु (=लिंग) धर्म—पदार्थ (=प्रमेय)के जिस धर्मको हम देखकर कल्पना द्वारा उसके अस्तित्वका अनुमान करते हैं, वह हेतु हैं। अथवा "पक्ष (=आग)का धर्म हेतु हैं, जो कि पक्ष (=आग)के अश (=धर्म, धूम)से व्याप्त है।"

"हेतु सिर्फ तीन तरहंके होते हैं" — कार्य-हेतु, स्वभाव-हेतु, ग्रौर ग्रनुपलव्धि-हेतु । हम किसी पदार्थका ग्रनुमान करते हैं उसके कार्यसे— "पहाडमें ग्राग है घुग्राँ होनेसे" । यहाँ घुग्राँ ग्रागका कार्य है, इस तरह

१प्र० वा० ३।६३, ६४ १ धर्मोत्तर (न्यायविन्दु, पृ० ४२) १ देखो, न्यायविन्दु २।३ १ प्र० वा० १।३ १ वहीं

कार्यसे उसके कारण (=याग)का हम यनुमान करते है। इसलिए "धुर्यां होनेसे" यह हेतु कार्य-हेतु है।

"यह सामनेकी वस्तु वृक्ष है, शीशम होनेसे" यहां "शीशम होनेसे" हेतु दिया गया है। वृक्ष सारे शीशमोका स्वभाव (==स्व-रूप) है, सामनेकी वस्तुको यदि हम शीशम समक्षते है, तो उसे इस स्वभाव-हेतुके कारण वृक्ष भी मानना पडेगा।

"मेजपर गिलास नहीं है", "उपलब्धि-योग्य स्वरूपवाली होनेपर भी उसकी उपलब्धि न होनेसे"। यह अनुपलब्धि हेतुका उदाहरण हैं। गिलास ऐसी वस्तु हैं, जो कि वहाँ होनेपर दिखाई देगा, उसके न दिखाई देने (उपलब्धि न होने)का मतलब है, कि वह मेजपर नहीं हैं। गिलामकी अनुपलब्धि यहाँ हेतु वनकर उसके न होनेको सिद्ध करती हैं।

यनुमानसे किसी वातको सिद्ध करनेके लिए कार्य-, स्वभाव-, यनुप-लिंद्यके रूपमे तीन प्रकारके हेतु इसीलिए होते है, क्योकि हेनुवाले इन धर्मीके बिना धर्मी (=साध्य, ग्राग) कभी नहीं होता—इस धर्मका धर्मीके साथ ग्र-विनाभाव सवध है। हम जानते हैं "जहाँ धुग्राँ होता है वहाँ ग्राग जरूर रहती है", "जो जो शीशम है वह वृक्ष जरूर होता है", "ग्राँखमे दिखाई पडनेवाला गिलास होनेपर जरूर दिखाई देता है, न दिखाई देनेका मतलव है नहीं होना।"

(९) मन श्रीर शरीर (क) एक दूसरेपर श्राश्वित—मन श्रीर शरीर श्रलग है या एक ही है, इसपर भी धर्मकी तिने श्रपने विचार प्रकर्ट किए हैं। वौद्ध-दर्शनके वारेमे लिखते हुए हम पहिले वतला चुके है, श्रीर श्रागे भी वतलायेगे, कि वौद्ध श्रात्माको नहीं मानते, उसकी जगह वह चित्त, मन श्रीर विज्ञानको मानते हैं, जो तीनोही पर्याय है। मन शरीर नहीं हैं, किन्तु साय ही "मन कायाके श्राश्वित है।" इन्द्रियाँ काया (=शरीर) में होती हैं, यह हम जानते हैं, श्रीर "यद्यपि इन्द्रियोके विना वृद्धि (=मन, जान)

१प्र० वा० २।४३

नहीं होता, साथ ही इन्द्रियाँ भी वृद्धिके विना नहीं होती, इस तरह दोनों (== इन्द्रियाँ और वृद्धि) अन्योन्य== हेतुक (== एक दूसरेपर निर्भर है), और इससे (मन और काया)का अन्योन्य-हेतुक होना (सिद्ध है)"।

(ख) मन शरीर नहीं—मन ग्रीर गरीरका इस तरह एक दूसरेपर ग्राश्रित होना—दोनोमे ग्रविनाभाव सवय होना—हमे इस परिणामपर पहुँचाता है, िक मन शरीरसे सर्वथा भिन्न तत्त्व नहीं है, वह शरीरका ही एक ग्रश है; ग्रथवा मन ग्रीर शरीर दोनो उन्हीं भौतिक तत्त्वोंके विकास है, ग्रतः तत्त्वत उनमें कोई भेद नही—भूतसे ही चैतन्य है, जो चैतन्य है वह भूत हैं। धर्मकीर्त्त ग्रन्थ बौद्ध दार्गनिकोकी भाँति भूतचैतन्यवाद (भौतिकवाद या जडवाद)का खडन करते हुए कहते हैं—"प्राण= ग्रपान (=श्वास-प्रव्वास), इन्द्रियां ग्रीर वृद्धि (=मन)की उत्पत्ति ग्रपनेसे समानता रखनेवाले (=सजातीय) पूर्वके कारणके विना केवल शरीरसे ही नहीं होती। यदि इस तरहकी उत्पत्ति (=जन्मग्रहण) होती, तो (प्राण-ग्रपान-इन्द्रिय-वृद्धिवाले गरीरसे उत्पन्न होनेका) नियम न रहता (ग्रीर जिस किसी भूतसे जीवन=प्राण ग्रपान-इन्द्रिय-वृद्धिवाला शरीर उन्पन्न होता)।"

जीवनवाले वीजसे ही दूसरे जीवनकी उत्पत्ति होती है, यह भी इस वातकी दलील है, कि मन (==चैतना) केवल भूतोकी उपज नही है। कही-कही जीवन-वीजके विना भी जीवन उत्पन्न होता दिखाई देता है, जैसे कि वर्षामें क्षुद्रकीट; इसका उत्तर देते हुए धर्मकीर्त्ति कहते हैं—

"पृथिवी श्रादिका ऐसा कोई ग्रग नहीं है, जहाँ स्वेदज ग्रादि जन्तु न पैदा होते हो, इससे मालूम होता है, सब (भूतसे उत्पन्न होती दिखाई देनेवाली वस्तुएँ) वीजात्मक है।"

"यदि अपने सजातीय (जीवनमुक्त कारण)के विना इन्द्रिय आदिकी उत्पत्ति मानी जाय, तो जैसे एक (जगहके भूत जीवनके रूपमे) परिणत

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० २।३५ <sup>२</sup> वहीं २।३७

हो जाते हैं, उसी तरह सभी (भृत परिणत हो जाने चाहिए), क्योंकि (पहिले जीवन-जून्य होनेसे सभी) एकसे हैं, (लेकिन हर ककड और डनेको सजीव खादमीके रूपमे परिणत होते नहीं देखा जाता)।"

"वत्ती (तेल) ग्रादिकी भाँति (कफ, पित्त ग्रादि) दोपो द्वारा देह विगुण (=मृत) हो जाता है—यह कहना ठीक नहीं, ऐसा होता तो मरनेके वाद भी (कफ, पित्त ग्रादि) दोपोका गमन हो जाता है (फिर तो दोपोके गमनसे विगुणता हट जानेके कारण मृतकको) फिर जी जाना चाहिए।

"यदि कहो (जलाकर) श्रागके निवृत्त (=शान्त) हो जानेपर भी काष्ठके विकार (=कोयले या राख)की निवृत्ति (पहिले काष्ठके रूपमे परिणति) नहीं होती, उसी तरह (मृत शरीरकी भी कफ श्रादिके शान्त होनेपर भी सजीव शरीरके रूपमे) परिणति नहीं होती—यह कहना ठीक नहीं, क्योंकि चिकित्साके प्रयोगसे (जब दोपोको हटाया जाता है, तो शरीर प्रकृतिस्थ हो जाता है किन्तु यह शरीरके मजीव होते ही होते)।

"(दोपोसे होनेवाले विकारोकी निवृत्ति या श्रनिवृत्ति सभी जगह एकसी नही है) कोई वस्तु कही-कही न लीटने देनेवाले (=श्रनिवर्त्य) विकारकी जनक (=उत्पादक) होती है, जैने श्राग काण्ठके वारेमें (ग्रनिवर्त्य विकारकी जनक) है; श्रीर कही उलटा (=िनवर्त्य विकारजनक) है, जैसे (वही श्राग) सुवर्णमें। पहिले (काप्ठकी श्राग)का थोडा भी विकार (=काला श्रादि पड जाना) श्रनिवर्त्य (= लीटाया जानेवाला) है। (किन्तु दूसरे सोना-श्रागमें जो) लीटाया जा सकनेवाला (=प्रत्यानेय) विकार है, वह फिर (पूर्ववत् पिछले) ठोस मोनेकी तरह हो सकता है।

"(जो कुछ) असाध्य कहा जाता है, (वह रोगो और मृत्युके कारण कफ आदि दोपोके) निवारक (औपयो)के दुर्लभ होनेसे प्रथवा आयुकी

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> प्र० वा० २।३८

क्षयकी वजहसे (कहा जाता है)। यदि (भौतिकवादियोंके मतानुसार) केवल (भौतिक दोप ही मृत्युके कारण हो) तो (ऐसे दोपोका हटाना) ग्रसाध्य नहीं हो सकता।

"(माना जाता है कि साँप काटनेपर जब तक जीवन रहता है, तव तक विप सारे गरीरमें फैलता जाता है, किन्तु शरीरके निर्जीव हो जानेपर विप काटे स्थानपर जमा हो जाता है; इस तरह तो यदि भूत ही चेतना होती, तो (गरीरके) मर जानेपर विप ग्रादिके (शरीरके ग्रन्थ स्थानोसे हटकर एक स्थानपर) जमा होनेसे (गरीरके वाकी स्थानो) ग्रथवा कटे (स्थान)के काट डालनेसे (वाकी गरीरमें निर्जीवतारूपी) विकारके हेतु (=विप)के हट जानेसे वह (शरीर) क्यों नहीं साँस लेने लगता ? (इससे पता लगता है कि चेतना भूत ही नहीं है, विल्क उससे भिन्न वस्तु है; यद्यपि दोनों एक दूसरेके ग्राश्रित होनेसे ग्रलग-ग्रलग नहीं रह सकते)।

"(भूतसे चेतनाकी उत्पत्ति माननेपर भूत उपादान श्रीर चेतना उपादेय हुई फिर) उपादान (=शरीर)के विकारके विना उपादेय (=चेतना)में विकार नहीं किया जा सकता, जैसे कि मिट्टीमें विकार विना (मिट्टीके वने) कसोरे श्रादिमें (विकार नहीं किया जा सकता)। किसी वस्तुके विकार-युक्त हुए विना जो पदार्थ विकारवान् होता है, वह वस्तु उस (पदार्थ)का उपादान नहीं (हो सकती); जैसे कि (एकके विकारके विना दूसरी विकार-युक्त होनेवाली) गाय श्रीर नीलगायमें (एक दूसरेका उपादान नहीं हो सकती); इसी तरह मन श्रीर शरीरकी भी (वात है, दोनोमेंसे एकके विकार-युक्त हुए विना भी दूसरेमें विकार देखा जाता है)।"

(ग) सनका स्वरूप—"स्वभावसे मन प्रभास्वर (=निर्विकार)है, (उसमे पाए जानेवाले) मल ग्रागन्तुक (ग्राकाशमे ग्रन्धकार, कुहरा ग्रादिकी भाँति ग्रपनेसे भिन्न) है।"

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० २।५४-६२ <sup>२</sup> वहीं २।२०**८** 

## ४--- दूसरे दाशेनिकोंका खंडन

धर्मकीतिने प्रपने ग्रथ प्रमाण-वातिकमे ग्रपने दार्गनिक सिद्धान्तोका समर्थन ग्रौर प्रतिपादन ही नहीं किया है, विल्क उन्होंने ग्रपने समय तककी हिन्दू दार्गनिक प्रगतिकी ग्रालोचना भी की है। जिन दार्गनिकोंके ग्रथोंको सामने रखकर उन्होंने यह ग्रालोचना की है, उनमें उद्योतकर ग्रीर कुमारिल जैसे प्रमुख ब्राह्मण दार्गनिक भी है। हमने पुनरुक्ति ग्रीर ग्रथ-विस्तारके उरसे उनके वारेमे ग्रलग नहीं लिखा, किन्तु यहाँ धर्मकीतिकी ग्रालोचनासे उनके विचारोंको हम जान सकते है।

- (१) नित्यवादियोका सामान्यरूपसे खंडन—पहिले हम उन सिद्धान्तोको ले रहे हैं, जिन्हे एकसे ग्रंथिक दार्शनिक सम्प्रदाय मानते हैं।
- (क) नित्यवादका खंडन—ग्रनित्यवाद (=क्षणिकवाद)का घोर पक्षपाती होनेसे वौद्धवर्णन नित्यवादका जवर्दस्त विरोघी है। भारतके वाकी सारे ही दार्शनिक किसी-न-किसी रूपमे नित्यवादको मानते हैं, जैन ग्रीर मीमासक जैसे ग्रात्मवादी ही नहीं चार्वाक जैसे भौतिकवादी भी भूतके सूक्ष्मतम ग्रवयवको क्षणिक (=ग्रनित्य)कहनेके लिए तैयार नहीं थे जैसे कि पिछली सदी तकके यूरोपके यान्त्रिक भौतिकवादी विश्वकी मूलईटो—परमाणुग्रो—को क्षणिक कहनेके लिए तैयार न थे।

दिग्नाग कहते हैं — "कारण (स्वय) विकारको प्राप्त होकर ही दूसरी (चीज)का कारण हो सकता है।" घर्मकीर्तिने कहा— "जिसके होनेके वाद जिस (वस्तु)का जन्म होता है, ग्रथवा (जिसके) विकारयुक्त होनेपर (दूसरी वस्तु)में विकार होता है, उसे उस (पीछेवाली वस्तु)का कारण कहते हैं।"

इस प्रकार कारण वही हो सकता है, जिसमें विकार हो मकता है। "नित्य (वस्तु)मे यह (बात) नहीं हो सकती, श्रत. ईश्वर श्रादि (जो नित्य

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> "कारण विकृति गच्छज्जायतेऽन्यस्य कारणम्"।

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> प्र० वा० २।१८१-८२

पदार्थ) है, उनसे (कोई वस्तु) उत्पन्न नहीं हो सकती ।"

"जिसे ग्रनित्य नहीं कहा जा सकता, वह किसी (चीज)का हेतु नहीं हो सकता। (नित्यवादी) विद्वान् उसी (स्वरूप)को नित्य कहते हैं जो स्वभाव (=स्वरूप) विनष्ट नहीं होता।"

यह भी वतला चुके है कि धर्मकीित परार्थ-सत् उसी वस्तुको मानते है, जो कि अर्थवाली (=सार्थक) किया (करने)में समर्थ हो। नित्यमें विकारका सर्वथा अभाव होनेसे किया हो ही नहीं सकती। आत्मा, ईश्वर, इन्द्रिय आदिसे अगोचर है, साथ ही वह नित्य होनेके कारण निष्क्रिय भी है; इतनेपर भी उनके अस्तित्वकी घोपणा करना यह साहस मात्र है।

(ख) श्रात्मवाद्का खंडन-चार्वाक ग्रीर वौद्ध-दर्शनको छोड वाकी सारे भारतीय दर्शन त्रात्माको एक नित्य चेतन पदार्थ मानते है। वौद्ध श्रनात्मवादी है, श्रर्थात् श्रात्माको नही मानते । श्रात्माको न माननेपर भी क्षण-क्षण परिवर्तनशील चेतना-प्रवाह (=विज्ञान-सति) एकसे दूसरे शरीरसे जुडता (=प्रतिसंधि ग्रहण करता) रहता है, इसे हम पहिले वतला चुके हैं। चेतना (=मन या विज्ञान) सदा कायाश्रित रहता है। जब कि एक गरीरका दूसरे शरीरसे एकदम सन्निकटका सबध नहीं है, मरनेवाला क गरीर भूलोकपर है ग्रीर उसके वादका सजीव वननेवाला ख गरीर मगललोकमें, ऐसी ग्रवस्थामे क शरीरको छोड़ ख शरीर तक पहुँचनेमे वीचकी एक ग्रवस्था होगी, जिसमे विज्ञानको कायासे विलकुल स्वतंत्र मानना पडेगा, फिर "मन कायाश्रित है"—कहना गलत होगा। इसक उत्तर बौद्ध कह सकते है, कि हम मनको एक नहीं विलक प्रवाह मानते है, प्रवाहका अर्थ निरन्तर—अ-विच्छिन्न चली जाती एक वस्तु नही, विल्क, हर क्षण ग्रपने रूपसे विच्छिन्न-सर्वथा नष्ट-होती, तथा उसके बाद उसी तरहकी किन्तु विलकुल नई चीजका उत्पन्न होना, श्रौर इस.....नष्ट-उत्पत्ति-नष्ट-उत्पत्ति.....से एक विच्छिन्न प्रवाहका

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>वहीं २।१५३ वहीं २।२०४

जारी रहना। चेतन-प्रवाह इसी तरहका विच्छिन्न प्रवाह है, वह जीवन-रेखा मालूम होता है, किन्तु है जीवन-विन्दुग्रोकी पाँती। फिर प्रवाहको विच्छिन्न मान लेनेपर "मन कायाश्रित"का मतलव मनके हर एक "विन्दु"को विना कायाके नही रहना चाहिए। क गरीर—जो कि स्वय क्षण-क्षण पित्रतंन-शील गरीर-निर्मापक मूल विन्दुग्रो (क्षणो)का विच्छिन्न प्रवाह है—का ग्रन्तिम चित्त-विन्दु नष्ट होता है, उसका उत्तराधिकारी छ गरीरके माय होता है। क गरीर(-प्रवाह)के ग्रन्तिम ग्रीर छ गरीर(-प्रवाह)के ग्रादिम चित्त-विन्दुग्रो (क-चित्त, ख-चित्त)के बीच यदि किसी ग चित्त-विन्दुग्रो (क-चित्त, ख-चित्त)के बीच यदि किसी ग चित्त-विन्दुग्रो का सकता है, कि ग चित्त-विन्दु कायाके विना है। इस तरह स्थिर (क्षित्र या चिरस्थायी)नही, बिल्क विजलीकी चमकसे भी बहुत तेज गितसे "ग्राँख मिचौनी" करनेवाले चित्त-प्रवाहके (ग्रनात्म तत्त्व)को मानते हुए भी वह एकसे ग्रधिक शरीरो (क्ष्यरित्र प्रवाहो)में उसका जाना सिद्ध करते है।

(a) नित्य द्यात्मा नहीं—ग्रात्माको नित्य माननेवाले वैमा मानना सबसे ज़रूरी इस वातके लिए समभते हैं, कि उसके विना वध—जन्म-मरणमें पडकर दु ख भोगना, ग्रीर मोक्ष—दु खोंसे छूटकर परम "मुसी" हो विचरण करना—दोनो सभव नहीं। इसपर धमकीर्त्त कहते हैं—

"दु खकी उत्पत्तिमें कारण (=कमं) बंध है, (किन्तु) जो नित्य हैं (वह निष्क्रिय हैं इसलिए) वह ऐसा (कारण) कैसे हो सकता हैं ? दु यकी उत्पत्ति न होनेमें कारण (कमंसे उत्पन्न वयसे) मोक्ष (मुक्त होना) हैं, जो नित्य हैं, वह ऐसा (कारण) कैसे हो सकता हैं ? (वस्तुत) जिमे अ-नित्य (=क्षणिक) नहीं कहा जा सकता, वह किमी (चीज)का कारण नहीं हो सकता। नित्य उस स्वरूपकों कहते हैं, जो कि नष्ट नहीं होता। इस लज्जाजनक दृष्टि (=िनत्यताके सिद्धान्त)को छोटकर उमें (=आत्माको) (अत) अनित्य कहो।"

१प्र० वा० २।२०२-२०५

(b) नित्य श्रात्माका विचार (=सत्काय दृष्टि) सारी बुराइ-योंकी जड़-"में सुखी होऊँ या दुखी नहीं होऊँ—यह तृष्णा करते (पुरुप)का जो 'मैं' ऐसा ख्याल (=बुद्धि) होती है, वहीं सहज ग्रात्मवाद (=सत्त्व-दर्शन) है। 'मैं' ऐसी धारणाके विना कोई ग्रात्मामें स्नेह नहीं कर सकता, ग्रीर ग्रात्मामें (इस तरहके) स्नेहके विना सुखकी कामना करनेवाला वन (कोई गर्भस्थानकी ग्रीर) दौड नहीं सकता है।"

''जब तक ग्रात्मा-संबंधी प्रेम नहीं छूटता, तब तक (पुरुष ग्रपनेको) दु खी मानता रहेगा ग्रीर स्वस्थ (चिन्ता-रहित) नहीं हो सकेगा। यद्यपि कोई (ग्रपनेको) मुक्त करनेवाला नहीं हैं, तो भी ('मैं, मेरा', जैसे) भूठे ख्याल (च्यारोप)को हटानेके लिए यत्न करना पड़ता है।"

"यह (क्षणिक मन-, गरीर-प्रवाहसे) भिन्न ग्रात्माका ख्याल है, जिससे उससे उलटे स्वभाव (=वस्तुकी स्थिरता ग्रादि)मे राग (=स्नेह)उत्पन्न होता है।"

"त्रात्माका ख्याल (केवल) मोह, ग्रीर वही सारी वुराइयोकी जड़ (=दोषोका मूल) है।"

"(यह) मोह सत्यकाय दृष्टि (=िनत्य ग्रात्माकी घारणा) है, मोह-मूलक ही सारे मल (=िचत्त-विकार) है।"

वर्मके माननेवालोके लिए भी श्रात्मवाद (ंंसत्काय-दृष्टि) वुरी चीज है, इसे वतलाते हुए कहा हैं—

"जो (नित्य) ग्रात्माको मानता है, उसको "मै" इस तरहका स्नेह (=राग) सदा वना रहता है, स्नेहसे सुखकी तृष्णा करता है, ग्रौर तृष्णा दोषोको ढाँक देती है। (दोषोंके ढाँक जानेसे वहाँ वह गुणोको देखता है, ग्रौर) गुणदर्शी तृष्णा करते हुए 'मेरा (सुख)' ऐसी (चाह करते) उस (की प्राप्ति)के लिए साधनो (=पुनर्जन्म ग्रादि)को ग्रहण करता है।

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> प्र० वा० २।२०१-२ <sup>१</sup> प्र० वा० १।१६५

<sup>ै</sup>वहीं २।१६१-६२

<sup>&#</sup>x27; रवहीं २।१६६

<sup>&</sup>lt;sup>५</sup> वहीं २।२१३

इस सत्काय-दृष्टिसे जब तक ग्रात्माकी धारणा है, तब तक वह संसार (—भवसागर)में है। ग्रात्मा (—मेरा) जब है, तभी पराए (—मन)-का ख्याल, होता है। मेरा-परायाका भेद जब (पृरुष)में ग्राता है, तो लेना, छोडना (—राग-द्वेष) होता है, इन्ही (लेने छोडने)से वेषे सारे दोष (—ईर्ष्या ग्रादि) पैदा होते है। जो नियमसे ग्रात्मामें स्नेह करता है, वह ग्रात्मीय (—सुख साधनो)से रागरहित नहीं हो सकता।"

"ग्रात्माकी बारणा सर्वथा ग्रपने (व्यक्तित्वमें) स्नेहको दृढ करती है। ग्रात्मीयोके प्रति स्नेहका बीज (जब मौजूद है, तो वह दोपोको) वैसा ही कायम रखेगा।"

"(वस्तुत आत्मा नही नैरात्म्य ही है,) किन्तु नैरात्म्यमे जव (गलतीसे) आत्म-स्नेह हो गया, तो उससे (=आ्रात्मस्नेहसे कि जिसे वह आत्मीय सुख आदिकी चीज समभता है, उसमें) जितना भी लाभ हो, उसके अनुसार किया-परायण होता है। (—वडा लाभ न होनेपर छोटे लाभको भी हासिल करनेसे वाज नहीं आता,-जैसे) मत्तकामिनी (=मत्त-गजगामिनी सुन्दरी)के न मिलनेपर (कामुक पुरुप) पशुमें भी कामतृष्ति करता है।"

इस प्रकार नित्य श्रात्मा युक्तिसे सिद्ध नहीं हो सकता है, श्रीर धर्म, परलोक, म्क्तिमें भी उसके माननेसे वाथा ही होती है।

(ग) ईश्वर-खंडन--ईश्वरवादी ईश्वरको नित्य ग्रीर जगत्का कर्ता मानते हैं । धर्मकीत्ति ईश्वरके ग्रस्तित्वका खडन करते हुए कहते हैं--

"जैसे (स्वरूपसे) वह (ईग्वर जगत्की सृष्टिके वक्त) कारण वस्तु है, वैसे ही (स्वभावसे सृष्टि करनेसे पहिले) वह अन्कारण भी था। (श्रासिर स्वरूप एकरस होनेसे दोनो अवस्थामे उसमे भेद नहीं हो सकता फिर) जब वह कारण (माना गया, उसी वक्त) किस (वजह)से (वैसा) माना गया (श्रीर) अन्कारण नहीं माना गया ?

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup>प्र० बा० २।२१७-२२० <sup>२</sup> वहीं २।२३५-२३६ **ै** वहीं २।२३३

"(कारक ग्रीर ग्रकारक दोनो ग्रवस्थाग्रोमे एकरस रहनेवाला ईश्वर जब कारण कहा जाता है, तो प्रव्न होता है—) राम (के शरीर)मे शस्त्रके लगनेसे घाव ग्रीर ग्रीपथके लगनेसे घाव-भरना (देखा जाता है), शस्त्र ग्रीर ग्रीपथ क्षणिक होनेसे किया कर सकते है, इसलिए उनके लिए यह सम्भव है; किन्तु यदि (नित्य ग्रतएव निष्क्रिय ईव्वरको कारक मानते हो, तो किया ग्रादि) सवध-रहित ठूँठमे ही क्यो न विव्वकी कारणता मान लेते?

"(यदि कहो कि ईश्वरके सृष्टिके कारक होनेकी अवस्थासे अकारक अवस्थामे विशेषता होती है, तो प्रश्न होगा—ऐसा होनेमे उसके स्वरूपमे परिवर्तन हो जायगा, क्योंकि) स्वरूपमे परिवर्तन हुए विना (वह कारक नहीं हो सकता, और नित्य होनेसे) वह कोई व्यापार (=किया) नहीं कर सकता। और (साथ ही) जो नित्य है, वह तो अलग नहीं (सदा वहाँ मौजूद) है, (फिर उसकी सृष्टि-रचना-सवधी) सामर्थ्यके वारेमे यह समक्षना मुश्किल है (कि सदा अपनी उसी सामर्थ्यके रहते भी वह उसे एक समय ही प्रदिश्तत कर सकता है, दूसरे समय नहीं)।

"जिन (कारणो) के होनेपर ही जो (कार्य) होता है, उन (कारणो) से अन्यको उस (कार्य) का कारण माननेपर (कारण ढूँढते वक्त ईश्वर तक ही जाकर थम जाना नही पडेगा, विल्क) सर्वत्र कारणोका खातमा ही नही होगा (ईश्वरके आगे भी और तथा उससे आगे और....कारण ढूँढने पडेगे।)

"(कारण वही होता है, जिसके स्वरूपमे कार्यके उत्पादनके समय परिवर्तन होता है) भूमि ग्रादि ग्रकुर पैदा करनेमें कारण ग्रपने स्वरूप-परिवर्तन करते हुए होते हैं; क्योंकि उन (=भूमि ग्रादि)के सस्कारसे ग्रकुरमें विशेषता देखते हैं। (ईश्वर ग्रपने स्वरूपमे परिवर्तन किए विना कारण नहीं वन सकता, ग्रौर स्वरूप-परिवर्तन करनेपर वह नित्य नहीं रह सकता)।"

१प्र० वा० २।२१-२५

ईश्वरवादी ईश्वर सिद्ध करनेके लिए इसे एक जवर्दस्त युक्ति समभते हैं—सिन्नवेश (=खास श्राकार-प्रकार)की वस्तुको देखनेपर कर्त्ताका श्रनुमान होता है, जैसे सिन्नवेशवाले घडेको देखकर उसके कर्त्ता कुम्हारका श्रनुमान होता है। इसका उत्तर देते हुए वर्मकीर्त्ति कहते हैं—

"किसी वस्तु (=घट)के वारेमें (पुरुपकी उपस्थितिमें सिन्नवेधका होना यदि) प्रसिद्ध हैं, तो उसके एकसे शब्द (=सिन्नवेध पुरुपपूर्वक होता है)की समानतासे (कुम्हारकी तरह ईंध्वरका) अनुमान करना ठीक नहीं, जैसे कि (एक जगह कहीं) पीले रगवाले धुएँको देखकर आपने आगका अनुमान किया, और फिर सभी जगह पीले रगको देखकर आगका अनुमान करते चले। यदि ऐसा न माने तब तो चूँकि कुम्हारने मिट्टीके किसी घडे आदिको वनाया, इसलिए दीमकोके 'टीले'को कुम्हारकी हीं कृति सिद्ध करना होगा।"

पहिले सामग्रीकारणवादके वारेमे कहते वक्त धर्मकीति वतर्ला चुके है, कि कोई एक वस्तु कार्यको नहीं उत्पादन करती, ग्रनेक वस्तु मिलकर श्रयीत् कारण-सामग्री कार्य करनेमें समर्थ होती है।

(२) न्याय-चैशेषिक खंडन—चैशेषिक ग्रीर न्याय-दर्शनमें जगत्को वाहरसे परिवर्तनशील मानते हुए, यूनानी दार्शनिको—खामकर ग्ररस्तूके दर्शन—का ग्रनुसरण करते हुए, वाहरी परिवर्तनके भीतर नित्य एक रस तत्वो—चेतन ग्रीर जड मूल तत्त्वोको सिद्ध करनेकी कोशिश की गर्ड है। वौद्धदर्शन ग्रपवादरहित क्षणिकताके ग्रटल सर्वव्यापी नियमको स्वीकार करते हुए किसी स्थिरता-साधक सिद्धान्तको माननेके लिए तैयार नहीं था; इसीलिए हम प्रमाणवात्तिकमें धर्मकीर्तिको मुख्यत ऐसे सिद्धान्तोका जवदंस्त खडन करते देखते हैं। वैशेषिकने स्थिरवादी सिद्धान्तके ग्रनुसार ग्रपने द्रव्य, गृण, कर्म, सामान्य, विशेष, समवाय—छै पदार्थोंको स्वीकृत किया है, इनमें कर्म ग्रीर विशेष ही है जिनके माननेमे वौद्धोको ग्रानाकानी

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>वही २।१२, १३

नहीं हो सकती थी, क्योंकि कर्म या किया क्षणिकवादका ही साकार— परमार्थसत्—स्वरूप है श्रीर हें तु-सामग्री तथा श्रपोह (जिसके वारेमें श्रागे शब्दप्रमाणपर वहस करते वक्त लिखेगे) के सिद्धान्तों माननेवाले होनेसे विशेषकों भी वह स्वीकार कर लेते थे। वाकी द्रव्य, गुण, सामान्य, सम-वायको वह कल्पनापर निर्भर व्यवहारसत्के तौरपर ही मान सकते थे।

(क) द्रव्य गुगा त्रादिका खंडन-वीद्योकी परमार्थसत् ग्रीर व्यहारसत्की परिभाषाके वारेमे पहिले कहा जा चुका है, उसमे परमार्थ सत्की कसौटी उन्होने--- अर्थिकया---को रखा है। विश्वमे जो कुछ वस्तु सत् है, वह ग्रर्थ-िकयासे व्याप्त है जो ग्रर्थिकयाकारी नहीं है, वह वस्तु सत् (=परमार्थसत्) नही हो सकती। विश्व ग्रौर उसकी "वस्तुग्री"के वारेमें ऐसा विचार रखते हुए वह वस्तुतः "वस्तु"को ही नही मान सकते थे; क्योकि "वस्तु"से साधारण जनके मनमें स्थिर पदार्थका ख्याल ग्राता है; इसीलिए वौद्ध दार्शनिकोने वस्तुके स्थानमे "धर्म" या "भाव" शब्दका ग्रधिक प्रयोग करना चाहा है। "धर्म"को मजहव या मजहवी स्थिर-सत्यके श्रर्थमे नही, विलक विच्छिन्न प्रवाहके उन विन्दुग्रोके श्रर्थमें लिया है, जो क्षण-क्षण नष्ट ग्रौर उत्पन्न होते वस्तुके ग्राकारमें हमें दिखलाई पडते हैं। "भाव" (=होना)को वह इसलिए पसन्द करते है, क्योकि वस्तु-स्थिति हमें "हैं"का नही वल्कि "होने"का पता देती है--विश्व स्थिर तत्त्वोका समूह नही है कि हम "है"का प्रयोग करे, वल्कि वह उन घटनाग्रोका समूह है जो प्रतिक्षण घटित हो रही है। वैशेषिककी द्रव्य, गुणकी कल्पना भावके पीछे छिपे विच्छिन्न-प्रवाहवाले विचारके विरुद्ध है।

वैशेषिकका कहना है—द्रव्य श्रीर गुण दो चीजें (पदार्थ) है, जिनमें गुण वह है, जो सदा किसीके श्राघारपर रहता है, गधको हमेशा हम पृथिवी (तत्त्व)के श्राघारपर देखते है, रसको जल (तत्त्व)के श्राघारपर। उसी तरह जहाँ-जहाँ हम द्रव्य देखते है, वहाँ-वहाँ उसके श्राघेय—गुण—भी पाए जाते है, जहाँ-जहाँ पृथ्वी (तत्त्व) मिलता है, वहाँ-वहाँ उसका श्राघेय गुण गघ भी मिलता है। इस तरह गुणके लिए कोई श्राधार होना चाहिए, यह

ख्याल हमें द्रव्यकी सत्ता स्वीकार करनेके लिए मजबूर करता है, श्रीर द्रव्य सदा अपने आधेय गुणके साथ रहता है, यह ख्याल हमें गुणकी सत्ताकों स्वीकार करनेके लिए मजबूर करता है। वौद्धोका कहना है—प्रकृति इम द्रव्य गुणके भेदको नहीं जानती, यह तो हम समभनेकी आसानीके लिए अलग करके कहते हैं, जिस तरह प्रकृति दस आमोमेंसे एकको पहिला, एकको दूसरा इस तरह नबर देकर हमारे सामने उपस्थित नहीं करती, हर एक आम एक दूसरेसे भिन्न है—चस वह इतना हो जानती है। "भाव प्रतिक्षण विनष्ट हो रहें है, भावोंके प्रवाहको उस तरहकी (प्रतिक्षण विनाससे युक्त) उत्पत्तिसे (सिद्ध होता है, कि यह उत्पत्ति सदा) स-हेनुक (=कारण या पूर्ववर्त्ती भावके होनेपर)होती है, इससे आश्रय (=आधार है, सिर्फ इसी अर्थमें लेना चाहिए कि हर एक भावकी उत्पत्तिके पहिले भाव-प्रवाह मौजूद रहता) है, इससे भिन्न अर्थमें (आश्रय, आधार या द्रव्यका मानना) अ-युक्त है।"

जैसे जलका आघार घडेको मानते हैं, उसी तरह गधका आघार पृथिवी (-सत्व) हैं, यह कहना गलत हैं "जल आदिके लिए आघार (की जरूरत) हो सकती हैं, क्योंकि (गतिशील जलके) गमनका (घडेसे) प्रतिवध होता हैं। गुण, सामान्य (=जाति) और कर्म (तो तुम्हारे मतमे गनिरिहत हो द्रव्यके भीतर रहते हैं, फिर ऐसे) गतिहीनोको आधार लेकर नया करना है ?"

इस तरह ग्राधारकी कल्पना गलत सावित होनेपर ग्राधेय गुण ग्रादिका पृथक पदार्थ होना भी गलत त्याल है। गुण सदा द्रव्यमे रहना है, ग्रथांत् दोनोके बीच समवाय (=नित्य) सवध है, तथा द्रव्य गुणका समवायी (=नित्य सबध रखनेवाला) कारण है, यह नमवाय ग्रीर नमवायी-कारणका ख्याल भी पूर्व-खडित द्रव्य-गुणकी कल्पनापर ग्राधारित होनेने गलत है।

रप्र० वा० २१६७

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> प्र० वा० २।६=

(ख) सामान्यका खंडन—गाये करोडो है, जब हम उनकी भूत, वर्त-मान, भविष्यकी व्यक्तियोपर विचार करते हैं, तो वह अनिगतत मालूम होती हैं। इन अनिगत गाय-व्यक्तियोमे एक वात हम सदा पाते हैं, वह है गायपन (=गोत्व), जो गाय व्यक्तियोके मरते रहनेपर भी हर नई उत्पन्न गायमें पाया जाता है। अनेक व्यक्तियोमें एकसा पाया जानेवाला यह पदार्थ सामान्य या जाति हैं, जो नित्य—सर्वकालीन—हैं। यह है सामान्यको सिद्ध करनेमे वैशेषिककी युक्ति, जिसके वारेमे पहिले लिख चुकनेपर भी प्रकरणके समभनेमे आसानीके लिए हमे यहाँ फिर कहना पडा है।

श्रनुमानके प्रकर्णमें धर्मकीित कह चुके है, कि सामान्य श्रनुमानका विषय है, साथ ही सामान्य वस्तु-सत् नही विषक कल्पनापर निर्भर है। इस तरह जहाँ तक व्यवहारका सबध है, उसके माननेसे वह इन्कार नहीं करते इसीलिए वह कहते हैं—

"वाहरी ग्रर्थ (=पदार्थ) की ग्रपेक्षाके विना जैसे (ग्रर्थ, पदार्थमे) उसे वाचक मान वक्ता जिस शब्दको नियत करते हैं, वह शब्द वैसा (ही) वाचक होता हैं।

"(एक स्त्रीके लिए भी सस्कृतमें बहुवचन)दारा, (छ. नगरोके बहु-वचनवाले अर्थके लिए सस्कृतमें एक वचन) पण्णगरी (छ नगरी) कहा जाता है, जैसे (शब्द-रूपो)में एक वचन और बहुवचनकी व्यवस्थाका क्या कारण है-? अथवा (सामान्य अनेक व्यक्तियोमें एक होता है, आकाश तो ख सिर्फ एक है फिर) खका स्वभाव खपन (=आकाशपन) यह सामान्य क्यो माना जाता है ?"

इसका ग्रथं यही है, शब्दोके प्रयोगमे वस्तुकी पर्वाह नही करके वक्ता वहुत जगह स्वतत्रता दिखलाते हैं, गायपन ग्रादि इसी तरहकी उनकी "स्वतत्र" कल्पना है, जिसके ऊपर वस्तुस्थितिका फैसला करना गलत होगा।

<sup>&</sup>quot;(सर्वथा एक दूसरेसे) भिन्नता रखनेवाले भावो (=वस्तुग्रो)को

१प्र० वा० श६८, ६६

लेकर जो एक ग्रर्थ (=गायपन) जतलानेवाली (बुद्धि = ान पैदा होती है, जिस) के द्वारा उन (भावो) का (वास्तविक) रूप टँक (=मवृत हो) जाता है, (इसलिए) ऐसे जानको संवृति (=वास्तविकताको टाँकनेवाली) कहते है।

"ऐसी संवृतिसे (भावो=गायो )का नानापन ढॅंक गया है (इसीलिए) भाव (=गाये ग्रापसमे) स्वय भिन्नता रखते हुए (भी) किसी (किल्पत) रूपसे ग्रभिन्नता रखनेवालेसे जान पडते हैं।

"उसी (सवृति या कल्पनावाली दुद्धि) के ग्रिभिप्रायको लेकर सामान्यको सत् कहा जाता है, क्यों परमार्थमे वह ग्र-मत् (ग्रीर) उस (सवृति वुद्धि) के द्वारा कल्पित है।"

गायपन एक वस्तु सत् है, जो सभी गाय-व्यक्तियोमे है, यह रयाल गलत है, क्योकि---

"व्यक्तियाँ (भिन्न-भिन्न गाये एक दूसरेमे) अनुगत नहीं है, (श्रीर) न उन (भिन्न गाय व्यक्तियों) में (कोई) अनुगत होनेवाला (पदार्थ) दीख पड़ता है (,जो दीखती है, वह भिन्न-भिन्न गाय-व्यक्तियाँ है)। ज्ञानसे अभिन्न (यह सामान्य) कैसे (एकसे) दूसरे पदार्थको प्राप्त हो सकता है ?

"इसलिए (ग्रनेक) पदार्थीमे एकरूपता (=मामान्य)का ग्रहण भृठी कल्पना है, इस (भूठो कल्पना)का मूल (व्यक्तियोका) पारस्परिक भेद है, जिसके लिए (गोत्व ग्रादि) सज्ञा (=गन्दका प्रयोग होता) है।"

"यदि (सज्ञांग्रो जन्दो द्वारा पदार्थोका) भेद (मालूम होता है, तो इतना ही तो जन्दोका प्रयोजन है, फिर) वहाँ मामान्य या किसी दूसरी (चीजकी कल्पनासे) तुम्हे क्या (लेना) है ?"

वस्तुत गायपन भ्रादि सामान्यवाची शब्द विद्वानोने व्यवहारके सुभीतेके लिए बनाए है।

<sup>&</sup>lt;sup>¹</sup>प्र० वा० १।७०-७२ ³प्र० वा० १।७३-७४ <sup>¹</sup>वहीं १।६६

"एक (तरहके) कार्य (करनेवाले) भावो (= 'वस्तुग्रो')में उनके कार्योके जतलानेके लिए भेद करनेवाली सज्ञा (की जरूरत होती है, जैसे दूष तथा श्रम देना श्रादि कियाग्रोको करनवाली गायोमे उनके कार्योके जतलानेके लिए भेद करनेवाली सज्ञाकी; किन्तु गाय-व्यक्तियोके अनिगतत होनेसे हर व्यक्तिकी श्रलग-श्रलग सज्ञा रखनेपर नाम) वहुत वढ जाता (वह) हो भी नही सकता था, श्रीर (प्रयास) फजूल भी होता, इसलिए (व्यवहार कुशल) वृद्धोने उस (गायवाले) कार्यसे फर्क करनेके विचारसे एक शब्द (=गाय नाम) प्रयुक्त किया।"

फिर प्रश्न होता है, सामान्य (=गायपन) जिसे नित्य कहते हो, वह एक-देशी है या सर्वेन्यापी ? यदि कहो वह एकदेशी ग्रर्थात् ग्रपनेसे सवध रखनेवाली गाय-व्यक्तियोमें ही रहता है, तो—

"(एक गायमे स्थित सामान्य उस व्यक्तिक मरने तथा दूसरी गायके उत्पन्न होनेपर एकसे दूसरेमें) न जाता है, श्रीर न उस (व्यक्तिकी उत्पत्ति वाले देश)में (पहिलेसे) था (,क्योंकि वह सिर्फ व्यक्तियोंमें ही रहता है और (व्यक्तिकी उत्पत्तिके) पीछे (तो जरूर) है, (क्योंकि सामान्यके विना व्यक्ति हो नहीं सकती); यदि (सामान्यको) श्रववाला (मानवेहों, जिसमें कि उसका एक श्रवाच्छोर पहिली व्यक्तिसे श्रीर दूसरा पीह उत्पन्न होनेवाली व्यक्तिसे सबद्ध हो)। श्रीर (श्रवरहित माननेपर यह नहीं कह सकते कि वह) पहिलेके (उत्पन्न होकर नष्ट होते) श्राधारक छोडता है (क्योंकि ऐसा माननेपर देश-कालके श्रन्तरको नित्य सामान्य जब पार करेगा, उस वक्त उसे व्यक्तिसे श्रवग भी मानना पडेगा, इस प्रकार बेचारे सामान्यवादीके लिए) मुसीबतोका श्रन्त नहीं।

"दूसरी जगह वर्त्तमान (सामान्य)का अपने स्थानसे विना हिले जर (पहिले स्थान)से दूसरे स्थानमे जन्मनेवाले (पिंड)मे मौजूद होना युक्ति युक्त बात नहीं हैं।

१ प्र० वा० १।१३६-१४०

"जिस (देश)मे वह भाव (=लास गाय) वर्तमान है, उस (देश=स्यान)से (सामान्य गायपन) सबद्ध भी नहीं होता (क्योंकि तुम मानते हो कि सामान्य देशमें नहीं व्यक्तिमें रहता है), और (फिर कहते हो, देशमें रहनेपर भी उस) देशवाले (पदार्थ—गाय-व्यक्ति)में व्याप्त होता है, यह तो कोई भारी चमत्कार सा है।।

"यदि सामान्यको (एक देशी नहीं) सर्वव्यापी (सर्वज्ञ) मानते हो, तो एक जगह एक गाय-व्यक्ति द्वारा व्यक्त कर दिए जानेपर उमे सर्वत्र दिखाई देना चाहिए, (क्योंकि सर्वव्यापी सामान्यमें) भेद न होने (==एक होने)से व्यक्तिकी श्रपेक्षा नहीं।

"(और ऊपरकी वातसे यह भी सिद्ध होता है, कि गायपन सामान्य सर्वत्र हैं। फिर वह दिखलाई देता क्यों नहीं, यह पूछनेपर श्राप कहते हैं—क्यों कि उसके लिए व्यजक (=प्रकट करनेवाली) व्यक्ति—गाय—की जरूरत हैं। इसका श्रथं हुआ—) "(पहिले) व्यजकके ज्ञान हुए विना व्यग्य (=सामान्य) ठीकसे नहीं प्रतीत होता। तव फिर सामान्य (=गायपन) श्रोर सामान्यवान् (=गायपनवाली गाय-व्यक्ति) के सवधमें उलटा क्यों मानते हो।—ग्रथात् गायपन-सामान्य गाय-व्यक्तिकी उत्पत्तिमे पहिले भी मीजूद था ?"

श्रतएव सामान्य है ही नही---

"क्योंकि (व्यक्तिसे भिन्न) केवल जातिका दर्गन नहीं होता, ग्रौर (गाय-)व्यक्तिके ग्रहणके वक्त भी उसके (नामवाची) गव्दरूप ('गाय') से भिन्न (कुछ) नहीं दिखाई देता।"

"इसलिए सामान्य ग्र-रूप (=ग्र-वस्तु) है, (ग्रीर वह) रूपो (=गाय-व्यक्तियो) के ग्राधारपर नहीं कल्पित किया गया है; विल्क (वह व्यक्तियोकी क्रिया-संवधी) उन-उन विशेषताग्रोके जतलानके लिए शब्दो द्वारा प्रकाशित किया जाता है।



"ऐसे (सामान्य)मे वास्तविकता (=रूप)का ग्रवभास ग्रथवा सामान्यके रूपमे ग्रर्थ (=पदार्थ गाय-व्यक्ति)का ग्रहण भ्रान्ति (मात्र) है, (ग्रौर वह भ्रान्ति) चिरकालसे (वैसे प्रयोगको) देखते रहनेके ग्रभ्याससे पैदा हुई है।

"श्रीर पदार्थों (=िवशेषो या व्यक्तियो)का यह (श्रपनेसे भिन्न व्यक्ति)से विलगाव रूपी जो समानता (=सामान्य) है, श्रीर जिस (सामान्य)के विषयमें ये (शब्दार्थ-सवधी सकेत रखनेवाले) शब्द है, उसका कोई भी स्व-रूप (=वास्तिविक रूप) नहीं है (क्योंकि वे शब्द-व्यवहारके सुभीतेके लिए किल्पत किए गये हैं)।"

(ग) अवयवीका खंडन—हम वतला आए है, कि कैसे अक्षपाद अवयवो (=अगो) के भीतर किंतु उनसे अलग एक स्वतत्र पदार्थ—अवयवो (=अगो)—को मानते हैं। धर्मकीर्त्तं सामान्यकी भाँति अवयवोका व्यवहार (=सवृति) सत् माननेके लिए तैयार है, किंतु अवयवोसे परे अवयवी एक परमार्थं सत है, इसे वह नहीं स्वीकार करते। "वृद्धि (=ज्ञान) जिस आकारकी होती है, वहीं उस (=वृद्धि) का आह्य कहा जाता है।" हम वृद्धि (=ज्ञान) से अवयवोके स्वरूपको ही देखते है, उसमे हमें अवयवीका पता नहीं लगता, भिन्न-भिन्न अवयवोके प्रत्यक्ष ज्ञानोको एकत्रित कर कल्पनाके सहारे हम अवयवीकी मानसिक सृष्टि करते हैं, जो कि कल्पित छोड वास्तविक वस्तु नहीं हो सकता। यदि कहों कि अवयवीका भी ग्रहण होता है तो सवाल होगा—

"एक ही वार अपने अवयवोंके साथ कैंसे अवयवीका ग्रहण हो सकता है गलेकी कमरी, (सीग) आदि (अवयवो) के न देखनेपर गाय (==अव-यवी) नहीं देखी जा सकती।"

जिस तरह वाक्य पढते वक्त पहिलेसे एक-एक ग्रक्षर पढ़नेके साथ वाक्यका ग्रथं हमे नही मालूम होता जाता, विलक एक-एक ग्रक्षर हमारे

<sup>ै</sup>प्र० वा० २।३१, ३२ अ० वा० ३।२२४ भेप्र० वा० ३।२२४

सामनेसे गुजरता सकेतानुसार खास छाप हमारे मस्तिप्कपर छोउता जाता है, इन्ही छापोको मिलाकर मन कल्पना द्वारा सारे वाक्यका ग्रयं तैयार करता है। उसी तरह हम गायकी सींग, गलकम्बल, पूँछको बारी-बारीमे देखते जो छाप छोडते हैं, उनके अनुसार गाय-अवयवीकी कल्पना करते हैं, किंतु जिस तरह सामान्य व्यक्तिसे भिन्न कोई वस्तु-सत् नहीं है, उमी तरह अवयवी भी वस्तुसे भिन्न कोई वस्तुसत् नहीं। यदि अवयवी वस्तुत. एक स्वतत्र वास्तविक पदार्थ होता तो—

"हाथ ग्रादि (मेंसे किसी एक) के कम्पनसे (शरीर) का कपन होता, क्योंकि एक (ही ग्रखंड ग्रवयवी) में (कम्पन) कर्म (ग्रौर उनके) विरोधी (ग्रकपन दोनो) नहीं रह सकते, ऐसा न होनेपर (कम्पनवालेसे ग्र-कम्पनवाला ग्रवयवी) ग्रलग सिद्ध होगा।"

ग्रवयवोके योगसे ग्रवयवी ग्रलग वस्तु पैदा होती है, ऐसा माननेपर ग्रवयवोके योगके साथ ग्रवयवीके भी मिल जानेसे ग्रवय- मृत्रवयव मृत्रवयवोके भार ग्रीर उसके ग्रनुसार तोलनेपर तराजूका) नीचे जाना होता है, तो (ग्रवयवोके साथ ग्रवयवीके भी मिल जानेपर) तराजूका नीचे जाना (ग्रीर ग्रविक) होना चाहिए।"

"क्रमश. (सूक्ष्म ग्रवयवोको वढाते हुए वहुत ग्रवयवोसे) युक्त धूलिकी राशिमें एक समय (ग्रलग-ग्रलग ग्रवयवो ग्रीर उनसे) युक्त (रागि) के भारमें भेद होना चाहिए, ग्रीर इस (गीरवके) भेदके कारण (सोनेके या चाँदी-के छोटे-छोटे दुकडोको) ग्रलग-ग्रलग तोलने तथा (उन दुकडोको गलाकर एक पिंड वना) साथ (तोलने) पर सोनेके मापक (=मासा, रत्ती) ग्रादि (में तोलनेकी) सत्यामे समानता नहीं होनी चाहिए।"

१प्र० वा० ३।२५४

रप्र० बा० ४।१५४

<sup>।</sup> স০ বাত ४।१५७, १५८

एक मासा भर सोना ग्रलग तोलनेपर भले ही एक मासा हो, किन्तु जब ६६ मासा सोनेको गलाकर एक उला तैयार किया जाय तो उसमें ६६ मासेके ६६ टुकड़ोके ग्रतिरिक्त उससे वना ग्रवयवी भी ग्रा मौजूद हुग्रा है, इसलिए ग्रव वजन ६६ मासासे ज्यादा होना चाहिए।

(संख्या त्रादिका खंडन)—वैशेषिकने सख्या, सयोग, कर्म, विभाग, त्रादि गुणोको वस्तुसत्के तौरपर माना है, जिन्हें कि धर्मकीर्त्ति व्यवहार (=सवृति)-सत् भर माननेके लिए तैयार है, ग्रीर कहते हैं—

"संख्या, सयोग, कर्म, ग्रादिका भी स्वरूप उसके रखनेवाले (द्रव्य)के स्वरूपसे (या) भेदके साथ कहनेसे बुद्धि (==ज्ञान)में नही भासित होता। (इसलिए भासित न होनेपर भी उन्हें वस्तुसत् मानना गलत है)।

"शब्दके ज्ञानमें (एक घट इस) कल्पित अर्थमें वस्तुओं के (पारस्परिक) भेदको अनुसरण करनेवाले विकल्पके द्वारा (सख्या आदिका प्रयोग उसी तरह किया जाता है), जैसे गुण आदिमें (=पाँतीमें 'एक वड़ी जाति है,' यहाँ एक भी गुण और वड़ी भी गुण, किन्तु गुणमें गुण नहीं हो सकनेसे एक सख्याके साथ वडा परिमाणका प्रयोग नहीं होना चाहिए) अथवा नष्ट या अवतक न पैदा हुओं में ('एक, दो, वहुत मर गए) या 'पैदा होगें'का कहना । निश्चय ही जो एक, दो . संख्या मरे या न पैदा-हुए-जैसे आस्तीत्वशून्य आधारका आधेय—गुण—है, वह कल्पित छोड़ वास्तिवक नहीं हो सकता।"

(३) सांख्य दर्शनका खंडन—सांख्य-दर्शन चेतन ग्रीरं जड़ दो प्रकारके तत्त्रोको मानता है। जिनमें चेतन—पुरुष—तो निष्क्रिय साक्षी मात्र है, हाँ उसके सपर्कसे जड़तत्व—प्रघान—सारे जगत्को ग्रपने स्वरूप-परिवर्तन द्वारा बनाता है। साख्य प्रधानमें भिन्नता नही मानता, ग्रौर सायही सत्कार्यवाद—ग्रयात् कार्यमें पहिलेसे ही पूर्णरूपेण कारणके मौजूद होने—को स्वीकार करता है। धर्मकीर्त्त कहते है—

Ę

<sup>&#</sup>x27;प्र० वा० २।६२

'श्रगर अनेक (=वीज, पानी, मिट्टी आदि) एक (प्रधान=प्रकृति) स्वरूप होते एक कार्य (अकुर)को करते हैं, तो (वही) स्वरूप (=प्रधान) एक (वीज)में (वैसे ही हैं, जैसे कि वह दूसरी जगह), इसलिए (दूसरे) सहकारी (कारण पानी, मिट्टी आदि) फजूल है।

"(पानी, मिट्टी ग्रादि सहकारी कारणोंके न होनेपर वीजके रहनेमें) वह (प्रधान—मौलिक भौतिक तत्व तो) ग्र-भिन्न—(है) ग्रीर (वह पानी, मिट्टी ग्रादि वन जानेपर भी ग्रपने पहिले) स्वरूपको नही छोडता (क्योंकि वह नित्य है, ग्रीर) विशेष (—पानी, मिट्टी ग्रादि) नाशमान है (किंतु हम देखते हैं) एक (सहकारी जल या मिट्टी)के न होनेपर (भी) कार्य (—ग्रकुर) नहीं होता, इससे (पता लगता है कि) यह (ग्रकुर, प्रधानसे नहीं विल्क) विशेषों (—पानी, मिट्टी ग्रादि)से उत्पन्न होता है।

"परमार्थवाला भाव (=पदार्थ) वही है, जो कि अर्थितियाको कर सकता है। (ऐसे अर्थिकिया करनेवाले है मिट्टी, पानी आदि विशेष) और वह (परस्पर भिन्न होनेसे कार्य=अकुरमे) एक-रूप नही होते, और जिमे (तुम) एक रूप होता (कहते हो) उस (प्रधान)से (अकुर-) कार्यका संम्भव नही (,क्योंकि सत्कार्यवादके अनुसार वह तो, जैमा अपने म्यरपमें है, वैसा ही मिट्टी आदि वननेपर भी है)।

"(श्रीर प्रधानको हर हालतमें एक रूप माननेपर वीज, मिट्टी, पानी सभी प्रधान-मय श्रीर एक रूप है, फिर एक वीजके रहनेमें मिट्टी, पानी श्रादिके न होनेपर भी श्रकुरकी उत्पत्तिमें कोई हर्ज नहीं होना चाहिए, किन्तु हम) यह स्वभाव (देखते हैं कि) उस (कारण-) स्वरूपमें (वीज, मिट्टी, पानी श्रादि के श्रापसमें)भिन्न होनेपर कोई (=वीज, मिट्टी, श्रादि श्रकुरका) कारण होता है, दूसरे (श्राग, सुवर्ण श्रादि) नहीं, यदि (वीज, मिट्टी, श्राग, पानी श्रादि विशेषोंका) श्रभेद होता, तो (श्रकुरका श्रागसे) नाश (श्रीर वीज श्रादिसे) उत्पत्ति (दोनो) एक नाथ होती।"

१प्र० वा० १।१६६-१७०

"(जो ग्रर्थिकिया करनेवाला है) उसीको कार्य ग्रीर कारण कहते है,। वही स्व-लक्षण(==वस्तुसत्) है, (ग्रीर) उसीके त्याग ग्रीर प्राप्तिके लिए पुरुषोकी (नाना कार्योमे) प्रवृत्ति होती है।

"जैसे (साख्य-सम्मत मूल भौतिक तत्त्व, प्रधानकी सभी भौतिक तत्त्वो—मिट्टी, वीज, पानी श्रागमें) श्रिभन्नताके एक समान होनेपर भी सभी (वीज, पानी, श्राग . प्रधानमय तत्त्व) सभी (कार्यो—श्रकुर, घडा श्रादि)के (करनेमें) साधन नहीं होते, वैसे ही, पूर्वपूर्व कारण (क्षणिक परमाणु या भौतिक तत्त्वोकी) सभी उत्तर-उत्तर कार्यों (मिट्टी, वीज, पानी, श्राग श्रादि)में भिन्नताके एक समान होनेपर भी सभी (कारण) सभी (कार्यों)के (करनेमें) साधन नहीं होते।

"(यही नहीं, सत्कार्यवादके विरुद्ध कारणसे कार्यकों) भिन्न माननेपर '(सव नहीं) कोई-कोई ही (वस्तुए) श्रपनी विशेषता (=धर्म)की वजहसे (किसी एक कार्यकां) कारण हो सकती है। किन्तु (सत्कार्यवादके श्रनुसार कारणसे कार्यकों) ग्रभिन्न माननेपर (सभी वस्तुए श्रभिन्न है, फिर उनमेसे) एकका (कहीं) किया (=कार्य) कर सकना श्रौर (कहीं) न कर सकना (यह दो परस्पर-) विरोधी (वातें) है।"

इस प्रकार साख्यका सत्कार्यवाद—मूलत. विश्व ग्रौर विश्वकी वस्तुएँ कारणसे कार्य ग्रवस्थामे कोई भेद नहीं रखती (प्रघान == पानी, प्रधान == ग्राग, प्रधान == चीनी, प्रधान == मिर्च)—गलत है, ग्रौर वौद्धोका ग्रसत्-कार्यवाद ही ठीक है, जिसके ग्रनुसार कि—कारण एक नहीं ग्रनेक है, ग्रौर हर कार्य ग्रपने कारणसे विलकुल भिन्न चीज, यद्यपि हर नया उत्पन्न होनेवाला कार्य ग्रपने कारणसे सादृश्य रखता है, जिससे 'यह वहीं है' का

<sup>&#</sup>x27; श्रथंक्रियाकारी = श्रथंकिया-समर्थ-कार्यंके उत्पादनमें समर्थ, क्रियाके उत्पादनमें समर्थ, सार्थक क्रिया करनेमें समर्थ, सफल क्रिया करनेमें समर्थ, क्रिया करनेमें योग्य, क्रिया कर सकनेवाला—श्रादि इसके श्रथं है।

रप्र० वा० १।१७५-१७७

भ्रम होता है।

(४) मीमांसाका खंडन-मीमासाके सिद्धान्तोके वारेमें हम पहिले लिख चुके है। मीमासाका कहना है कि प्रत्यक्ष, अनुमान ग्रादि प्रमाण सामने उपस्थित पदार्थ भी वस्तुत नया है इसे नहीं वतला नकते, ग्रीर पर-लोक स्वर्ग, नर्क, ग्रात्मा ग्रादि जो पदार्थ इन्द्रिय-ग्रगोचर है, उनका ज्ञान करानेमें तो वे विलक्त ग्रसमर्थ है, इसलिए उनका सबसे ज्यादा जोर गव्द-प्रमाण-वेद-पर है, जिसे कि वह अ-पौरुपेय किसी पुरुप ( = मनुष्य, देवता या डेस्वर) द्वारा नही वनाया ग्रयीत् ग्रकृत सनातन मानते है । वीद प्रत्यक्ष, तथा ग्रवत प्रत्यक्ष ग्रवीत् ग्रनुमानके सिवा किसी तीसरे प्रमाणको नही मानते, श्रीर प्रत्यक्ष-अनुमानकी कसीटीपर कसनेमे वेद उनके हिमामय यज-कर्मकाड ग्रादि ही नहीं वहुतमी दूसरी गप्पे ग्रीर परोहितोकी दक्षिणाके लोभसे वनाई वाते गलत सावित होती, ऐसी अवस्थामें नभी धर्मानुयायियोकी भाँति वैदिक पुरोहितोंके लिए मीमासा जैने शास्त्रकी रचना करके शव्दप्रमाणको ही सर्वश्रेष्ठ प्रमाण सिद्ध करना जररी था। बृद्धने लेकर नागार्जुन तक दाह्मण-पुरोहिनोके जवर्दस्त हथियार वेदके कर्मकाड ग्रीर ज्ञानकाडपर भारी प्रहार हो रहा या। यृक्तिके नहारे ज्ञानकाडके वचानेकी कोशिश ग्रक्षपाद ग्रीर उनके भाष्यकार दात्स्यावनने की, जिनपर दिग्नागके कर्रुश तर्क-शरोका प्रहार हुग्रा, जिसमे वचानेवी कोशिश पागुपताचार्य उद्योतकर भारद्वाज (४०० ई०)ने की, किन्तु धर्मकीर्त्तिने उद्योतकरकी ऐमी गति वनाई कि वाचम्पति मिश्रको "उद्यो-तकरकी वृढी गायोके उद्घार"के लिए कमर वाँघनी पडी।

किन्तु युवितवादियो (=तार्किको)की महायतामे वैदिक ज्ञान—ग्रांर कर्म-काडके ठीकेदारोका काम नहीं चल सकता या, इमलिए वादरायणवो ज्ञानकाड (=ब्रह्मवाद) ग्रीर जैमिनिको कर्मकाटपर कलम उठानी पटी। उनके भाष्यकार ज्ञवर ग्रसगके विज्ञानवादसे परिचित थे। दिग्नागने ग्रधपाद ग्रीर वात्स्यायनकी भाँति शवर ग्रीर जैमिनिपर भी जवर्दम्न चोट की; जिसपरनैयायिक उद्योतकरकी भाँति मीमामक कमारिल भट्ट मैदानमे ग्राए। वर्मकीर्त्तं उद्योतकरपर जिस तरह प्रहार करते है, उससे भी निष्ठुर प्रहार उनका कुमारिलपर है। वेद-प्रमाणके अतिरिक्त मीमांसक प्रत्यिभज्ञाको भी एक जवर्दस्त प्रमाण मानते है, हम इन्ही दोनोंके वारेमे वर्मकीर्त्तिके विचारोंको लिखेगे।

(क) प्रत्यिमज्ञा-खंडन—पदार्थ (=राम)को सामने देखकर "यह वही (राम) है" ऐसी प्रत्यिभज्ञा (=प्रामाणिक स्मृति) स्पष्ट मालूम होनेवाली (=स्पष्टावभास) प्रत्यक्ष प्रमाण है,—मीमासकोकी यह प्रत्यिभज्ञा है। बौद्ध इस प्रत्यिभज्ञाको "यह वही"की कल्पनापर ग्राश्रित होनेसे प्रत्यक्ष नही मानते ग्रीर "स्पष्ट मालूम होनेवाली"के वारेमे धर्मकीर्त्तं कहते हैं—

"(काटनेपर फिरसे जमे) केशों, (मदारीके नये-नये निकाले) गोलो, तथा (क्षण-क्षण नष्ट हो नई टेमवाले) दीपों....में भी ('यह वही है'यह) स्पष्ट भासित होता है (; किन्तु क्या इससे यह कहना सही होगा कि केश—गोला—दीप वहीं है ?)।

"जव मेद (प्रत्यक्षतः) ज्ञात है, (तो भी) वैसा (=एक होनेके भ्रमवाला ग्रभेद-) ज्ञान कैसे प्रत्यक्ष हो सकता है ? इसलिए प्रत्यभिज्ञाके ज्ञानसे (केश ग्रादिकी) एकताका निश्चय ठीक नहीं है।"

(ख) शव्दप्रमाण्-खंडन—यथार्थ ज्ञानको प्रमाण कहा जाता है, शब्दप्रमाणको माननेवाले कपिल, कणाद, ग्रक्षपाद प्रत्यक्ष ग्रन्मानके ग्रति-रिक्त यथार्थवक्ता (=ग्राप्त) पुरुपके वचन (=ग्रव्हको) भी प्रमाण मानते है। मीमांसक "कौन पुरुप यथार्थवक्ता है" इसे जानना ग्रसंभव समभते हुए कहते है—

(a) अपीरुपेयता फजूल—"यह (पुरुष) ऐसा (=यथार्थवक्ता) है या नही है, इस प्रकार (निश्चयात्मक) प्रमाणोके दुर्लभ होनेसे (किसी) दूसरे (पुरुष)के दोषयुक्त (=भृठे) या निर्दोष (=सच्चे, यथार्थवक्ता)

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> प्र० वा० ३।४०३-५०४

होनेको जानना ग्रति कठिन है।"

श्रीर फिर---

"(िकन्ही) वचनोके भूठे होनेके हेतु (ये श्रज्ञान, राग, द्वेप श्रादि) दोप पुरुषमे रहनेवाले हैं, (इसिनए पुरुषवाले == पौरुषेय वचन भूठे होते हैं, श्रीर) श्र-पौरुषेय सत्यार्थ ..।"

इसके उत्तरमे धर्मकीर्त्तं कहते है--

"(किन्ही) वचनोके सत्य होनेके हेतु (ज्ञान, ग्रराग, ग्र-द्वेप ग्रादि) गुण पृष्ठपमे रहनेवाले है, (इसलिए जो वचन पृष्ठपके नहीं है, वह मत्य कैमे हो सकते है, श्रीर जो) पौष्ठपेय (है, वही) सत्यार्थ (हो सकते हैं)।. ...

"(साथ ही शब्दके) ग्रर्थको समभानेका साधन है (गाय शब्दका ग्रर्थ 'सीग-पूँछ-गलकम्बलवाला पिड' ऐसा) सकेत (ग्रीर वह सकेत) पुरुषके ही ग्राध्ययसे रहता (पीरुपेय) है। इस (सकेतके पीरुपेय होने) से वचनोके ग्रपीरुपेय होनेपर भी उनके भूठे होनेका दोप सम्मव है।

"यदि (कही शब्द श्रीर श्रर्थका) सवध श्र-मौरुपेय हैं, तो (त्राग श्रीर श्रांचके सवधकी भाँति उसके स्वाभाविक होनेसे सकेतसे) श्रजान पुरुप को भी (सारे वेदार्थका) ज्ञान होना चाहिए। यदि (पीरुपेय) मकेतसे वह (सवध) प्रकट होता हैं, तो (सकेतसे भिन्न कोई) दूमरी कल्पना (सवधको व्यवस्थापित) नहीं कर सकती।

"यदि (वस्तुत ) वचनोका एक अर्थमे नियत होना (प्रकृति-मिद्ध) होता, तो (एक वचनका एक छोड) दूसरे अर्थमे प्रयोग न होता।

"यदि (कहो—एक वचनका) ग्रनेको ग्रयों (=पदार्थों)से (वाच्य-वाचक) सबध (स्वाभाविक) है, तो (एक ही वचनसे) विरुद्ध (ग्रयों-की)सूचना होगी, फिर 'ग्रग्निष्टोम याग स्वर्गका साधन है' इस वचनका ग्रयों 'ग्रग्निष्टोम याग नरकका साधन है' भी हो सकता है।"

<sup>&#</sup>x27;प्र० वा० १।२२२

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup>वहीं १।२२७

<sup>ै</sup>वहीं १।२२७, २२⊏

<sup>\*</sup>वहीं १।२२७-२३१

जैसे भी हो वेदको पुरुषरिचत न माननेपर भी षिंड नहीं छूटता, क्योंकि, "(शब्द-अर्थके सवंवको) पुरुष (-सकेत) द्वारा न-सस्कार्य (== प्रकट होनेवाला माननेपर वचनोकी ही) विलकुल निरर्थकता होगी; (क्योंकि शब्दार्थ-सववके सकेतको सभी लोग गुरु-शिष्य सवधसे ही जानते हैं, इससे इन्कार नहीं किया जा सकता)। यदि (पुरुष द्वारा) सस्कार (होने)को स्वीकार करते हो तो यह ठीक गजस्नान हुम्रा (—वेद-वचन ग्रीर उसके गब्दार्थ-सवधको तो पौरुषेय नहीं माना, किन्तु गब्दार्थ-सवधके सकेतको पुरुप द्वारा ही सस्कार्य मानकर फिर वचनसे मिलनेवाले ज्ञानके सच-भूठ होनेमें सन्देह पैदा कर दिया)।"

श्रीर वस्तुतः वेदको जैमिनि जिस तरह ग्रपौरुषेय सिद्ध करना चाहते है, वह विलकुल गलत है।—

"('चूँकि वेद-वचनोंके) कर्ता (पुरुष) याद नहीं इसलिए (वह) ग्रपौरुषेय हैं'—ऐसे भी (ढीठ) बोलनेवाले हैं! घिक्कार हैं (जगत्में) छाये (इस जड़ताके) ग्रन्थकारको ! ""

ग्रपौरुषेयता सिद्ध करनेके लिए "कोई (कहता है—) 'जैसे यह (ग्रागे-का विद्यार्थी) दूसरे (पुरुष—ग्रपने गुरु—से) विना सुने इस वर्ण (=ग्रक्षर) ग्रीर पद (के) कम (वाले वेद) को नहीं वोल सकता, वैसे ही कोई दूसरा पुरुष (=गुरु) भी (ग्रपने गुरु ग्रीर वह ग्रपने गुरु . . . से सुने विना नहीं वोल सकता; ग्रीर इस प्रकार गुरुग्रोकी परम्पराका ग्रन्त न होनेसे वेद ग्रनादि, ग्रपौरुषेय सिद्ध होता है।)"

किन्तु ऐसा कहनेवाला भूल जाता है—"(वेदसे भिन्न) दूसरे (पुरुषके) रचित (रघुवण ग्रादि) ग्रंथ भी (गुरु-शिष्यके) संप्रदायके विना (पढा) जाता नहीं देखा गया, फिर इससे तो वह (=रघुवंश) (वेदकी) तरह (ग्रनादि) ग्रनुमान किया जायेगा।"

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० १।२३३ <sup>१</sup>वहीं १।२४२, २४३

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> वहीं १।२४२, २४३ <sup>\*</sup> वहीं १।२४३, २४४

गुरु-शिष्य, पिता-पुत्रके सवधसे हर एक तरहकी बात मन्ष्य मीन्तता है, और इसीसे मीमासक वेदको अनादि सिद्ध करते हैं, फिर "वैमा तो म्लेच्छ आदि (अ-भारतीय जातियो) के व्यवहार (अपनी मां और वेटीसे व्याह आदि) तथा नास्तिकोंके वचन (अथ) भी अनादि (मानने पटेगे। और) अनादि होनेसे (उन्हें भी वेद) जैसे ही स्वत प्रमाण मानना होगा।"

"फिर इस तरहके अपीक्षेयत्वके सिद्ध होनेपर भी (जैमिनि और कुमारिलको) कौनसा फायदा होगा (, क्योंकि इससे तो सब घान वाईस-पसेरी हो जावेगा)।"

(b) ऋपौरुपेयताकी श्राड्में कुछ पुरुपोका महत्त्व वढ़ाना— वस्तुत एक दूसरे ही भावसे प्रेरित होकर जैमिनि-कुमारिल एड-कम्पनीने ग्रपोरुपेयताका नारा वुलद किया है—

"(इस वेद-वचनका) 'यह अर्थ है, यह अर्थ नहीं है' यह (वेदके) शब्द (खुद) नहीं कहते। (शब्दका) यह अर्थ तो पुरुप कित्पत करते हैं, और वे रागादि-युक्त होते हैं। (उन्हीं रागादिमान् पुरुपोंके बीच जैमिन वेदार्थका तत्त्ववेत्ता है। फिर प्रक्त होता है—) वह एक (जैमिनि... ही) तत्त्ववेत्ता है, दूसरा नहीं, यह भेद क्यों? उस (=जैमिनि)की भाँति पुरुपत्त्व होते भी किसी तरह किसी (दूसरेको) ज्ञानी तुम क्यों नहीं मानते ?"

(c) श्रपौरुपेयतासे वेदके श्रर्थका श्रमर्थ—श्राप कहते है, चूंकि "(पुरुप) स्वयं रागादिवाला (है, इमलिए) वेदके श्रयंको नहीं जानता, श्रीर (उसी कारण वह) दूसरे (पुरुप) से भी नहीं (जाना जा मकता, वेचारा) वेद (स्वय तो श्रपने श्रयंकों) जतलाता नहीं, (फिर) वेदायंकी वया गित होगी ? इस (गडवडी) से तो 'स्वर्ग चाहनेवाला श्रप्निहोत्र होम करे' इस श्रुतिका श्रयं 'कुत्तेका मास मक्षण करे' नहीं है इसमे क्या प्रमाण है ?

<sup>&#</sup>x27;प्र० वा० १।२४६, २४६ वहीं १।२४६ वहीं १।३१६

"यदि (कहो,) लोगोमे वात प्रसिद्ध है (जिससे इस तरहका ग्रर्थं नहीं हो सकता), तो (सवाल होगा, सभी लोग तो रागादिवाले हैं) उनमें कौन (स्वर्ग जैसे) ग्रतीन्द्रिय पदार्थका देखनेवाला है, जिसने कि ग्रनेक-ग्रर्थवाले शब्दोमे 'यही ग्रर्थ है' इसका निश्चय किया है ?

"स्वर्ग, उर्वशी श्रादि (कितने ही वैदिक) शब्दोका (वेदज्ञ होनेका दावा करनेवाले मीमासको द्वारा किया गया लोक-) रूढिसे भिन्न अर्थ मी देखा जाता है (, जैसे स्वर्गका लोकसमत अर्थ है—मनुष्यसे वहुत ऊँचे दर्जेके विशेष पुरुषोका वासस्थान, जहाँ श्र-मानुष सुख तथा उसके नाना साघन सदा सुलम है; उसके विरुद्ध मीमासक कहते है, कि वह दु:खसे सर्वथा रहित सर्वोत्कृष्ट सुखका नाम है, उर्वजीका लोक-सम्मत अर्थ है, स्वर्गकी अप्सरा, किन्तु उसके विरुद्ध मीमासक वेदज्ञ उसे अरणि या पात्री (नामक यैज्ञपात्रोका पर्याय वतलाते है); फिर उसी तरह 'जुहुयात'का अर्थ 'कुत्ता-मांस खाग्रो'। सभी तरहके अर्थ लग सकनेवाले दूसरे शब्दों ('अगिनहोत्र जुहुयात्')में वैसे ही ('कुत्ता-मांस खाग्रो' इस अर्थकी) कल्पना (भी) मानो।"

श्रपौरुषेयताका नारा पुरोहितोकी वैसी ही परवचना मात्र है, जैसे कि राजगृहका मार्ग पूछनेपर "कोई कहे 'यह ठूँठ कहता है कि यह मार्ग है', श्रीर दूसरा (पुरुष कहे 'यह मार्ग है' इसे) में खुद कहता हूँ। (श्रव श्राप) इन दोनोकी (वंचना श्रीर सचाईकी खुद) परीक्षा कर सकते हैं।"

(d) वेदकी एक बात सच होनेसे सारा वेद सच नहीं— वेदका एक वाक्य है "अग्निहिमस्य भेषज" (=आग सर्दीकी दवा है), इसे लेकर मीमासक कहते हैं—"चूँकि 'अग्निहिमस्य भेषजं' यह वाक्य विल-कुल सत्य (=प्रत्यक्ष-सिद्ध) है, (उसी तरह 'अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्ग-काम.'—स्वर्गचाहनेवाला अग्निहोत्रं होम करे, इस) दूसरे वचनको भी (उसी) वेदका एक अज्ञ होनेसे (प्रमाण मानना चाहिए।)"

१प्र० वा० १।३२०-३२३ वहीं १।३२८ ैवहीं १।३३३

इसके उत्तरके वारेमें इतना ही कहना है-

"यदि इस तरह (एक वातकी सच्चाईसे) प्रमाण सिद्ध होता, तो फिर यहाँ ग्र-प्रमाण क्या है ? वहुभाषी (भूठे) पुरुषकी एक वात भी सच्ची न हो, यह (तो है) नहीं।"

(e) शब्द कभी प्रमाण नहीं हो सकता—"जो अयं (प्रत्यक्ष या अनुमानसे) सिद्ध है, उन (के सायन)में वेद (बास्त्र)के त्याग देनेसे (कोई) क्षति नहीं, और जो परोक्ष (=इन्द्रिय-अगोचर पदार्थ है), वह अभी सावित ही नहीं हो सके हैं, अतः उनमें वेद (=अगगम)का (उपयोग) ही ठीक नहीं हो सकता, अत (वहाँ इसका) त्याल ही नहीं हो सकता (इस प्रकार परोक्ष और अपरोक्ष दोनों वातोमें वेद या घट्द-प्रमाणकी गुजाइश नहीं।)"

"किसने यह व्यवस्था (=कानून) वनाई कि 'मभी (वातो) के वारेमे विचार करते वक्त शास्त्र (=वेद) को लेना चाहिए, (ग्रीर) (वेदके) सिद्धातको न जाननेवालेको धुग्राँ देख ग्राग (होने की वात) न ग्रहण करनी चाहिए।'

"(वेदके फदेसे) रहित (वेद-वचनोंके) गुण या दोपको न जानने-वाले सहज प्राणी (=सीघे-सादे ग्रादमीके मत्थे वेद ग्रादिकी प्रमाणता रूपी) ये सिद्धान्त विकट पिशाच किसने थोपे ?"

श्रन्तमें धर्मकीित्तने मीमासकोंके प्रत्यक्ष, श्रनुमान जैसे प्रमाणीको छोड "श्रपौरुपेय वेद"के वचनपर श्रांख मूँदकर विश्वास करनेकी वातपर जोर देनेका जवर्दस्त खडन एक दृष्टान्त देकर किया—कोई दुराचारिणी (स्त्री) परपुरुषके समागमके समय देखी गई, श्रौर जब पितने उसे टांटा, तो उसने पासकी स्त्रियोको सबोधन करके कहा,—देखती हो विह्नो । मेरे पितकी वेवकूफीको ? मेरी जैसी धर्मपत्नीके वचन (=धट्द-प्रमाण)पर विश्वास न कर वह श्रपनी श्रांखोंके दो बुलबुलो (=प्रत्यक्ष श्रीर श्रनु-

<sup>&#</sup>x27;प्र० बा० १।३३**८ वहीं ४।१०६ 'वहीं १।**५३.५४

मान)पर विश्वास करता है'।"

(५) अ-हेतुवाद खंडन—कितने ही ईश्वरवादी और सन्देहवादी दार्गनिक विश्वमें कार्य-कारण-नियम या हेतुवादको नहीं मानते। इस्ला-मिक दार्शनिकोमें अश-अरीने कार्य-कारण-नियम हैश्वरकी सर्वशिवतमत्ता-में भारी बाघा समभा, और इसे एक तरह भौतिकवादकी छिपी हिमायत समभ, बतलाया कि चीजोके पैदा होनेमें कोई कारण पहिलेसे उपस्थित नहीं; अल्ला मियाँ हर वस्तुको हर वक्त विलकुल नई—असत्से सत्के रूपमे—वनाते हैं। अश्अरीके अतिरिक्त कुछ सन्देहवादी आधुनिक और प्राचीन दार्शनिक भी है, जो विश्वकी वस्तुओकी रचनामें किसी प्रकारके कार्य-कारण नियमको नहीं मानते। वह कहते हैं, चीजे न किसी कारणसे वनती है, और न तुरन्त नष्ट हुए अपने पूर्वगामीके स्वभाव आदिमें सदृश उत्पत्ति होनेके किसी नियमका अनुसरण करती है। वह कहते हैं—

"(जैसे) काँटे म्रादिमें तीक्ष्णता म्रादिका (कोई) कारण नही, उसी तरह (जगत्मे) यह सब कुछ विना कारण (ग्र-हेतुक) है।"

धर्मकीति उत्तर देते है-

"जिसके (पहिले) होनेपर जो (बादमें) जन्मे, ग्रयवा (जिसके) विकारसे (जिसको) विकार हो, वह उसका कारण कहा जाता है, और वह इन (काँटो)में भी है।" ।

हर उत्पन्न होनेवाली चीजको विलकुल नई वौद्ध दार्शनिक भी मानते हैं, किन्तु वह उन्हें क्षण-विनाशी विन्दुग्रोंके प्रवाहका एक विन्दु मानते हैं, ग्रौर इस प्रकार कोई वस्तु-विन्दु ऐसा नही, जिसका पूर्व ग्रौर पश्चाद्-गामी विन्दु

<sup>&#</sup>x27;प्रमाणवार्त्तिक-स्ववृत्ति ११३३७ ''सा स्वामिना 'परेण संगता त्व-मि'त्युपालब्धाऽऽह—-'पश्यत पुंसो वैपरीत्यं धर्मपत्न्यां प्रत्ययमकृत्वा स्वनेत्र-बुद्बुदयोः प्रत्येति'।"

रेप्र० वा० रा१८०-१८१

न हो । यही पूर्वगामी विन्दु कारण है श्रीर पश्चाद्गामी श्रपने पूर्वगामी विन्दुके स्वभावसे सादृश्य रखता है, यदि यह नियम न होता, तो श्रामखानेवाला श्रामकी गुठली रोपनेके लिए ज्यादा ध्यान न देता । एक भाव (=वस्तु)के होनेपर ही दूसरे भावका होना, तथा हर एक वस्तुकी श्रपने पूर्वगामीके सदृग उत्पत्ति, यह हेतुवादको मावित करता है। जवतक विश्वमे सर्वत्र देखा जानेवाला यह उत्पत्ति-प्रवाह श्रीर सदृश-उत्पत्तिका नियम विद्यमान है, तवतक श्रहेतुवाद विलक्ष गलत माना जायेगा।

(६) जैन श्रनेकान्तवादका खंडन—जैन-दर्गनके स्याद्वाद या अनेकान्तवादका जिक्र हम कर चुके है। इस वादके अनुसार घटा घरा भी है श्रीर कपडा भी, उसी तरह कपटा कपटा भी है श्रीर घटा भी। इसपर धर्मकीर्त्तिका श्राक्षेप है—

"यदि सव वस्तु (ग्रपना ग्रीर ग्रन्य) दोनो रप है, तो (दही दही ही है, ऊँट नही, ग्रथवा ऊँट ऊँट ही है दही नहीं, इस तरह दहीमें) उगवी विशेषताको इन्कार करनेसे (किसीको) 'दही खां कहनेपर (वह) वयो ऊँटपर नहीं दौटता ? (—ग्राखिर ऊँटमें भी दही वैसे हो मीजूद हैं, जैमे दहीं में)।

"यदि (कहो, दहीमे) कुछ विशेषता है, जिस विशेषताके साथ (दही वर्तमान है, ऊँट नही, तव तो) वही विशेषता अन्यन भी है, यह (वात) नही रही, और इसीलिए (सब वस्तु) दोनो रूप नही (विल्फ अपना ही अपना है, और)पर ही (पर है)।"

धर्मकीत्तिके दर्शनके इस सक्षिप्त विवरणको उनके ही एक पद्यके माथ हम समाप्त करते है—

"वेद (=ग्रथ)की प्रमाणता, किसी (ईस्वर)का (मृष्टि-)कर्तापन (=कर्तृवाद), स्तान (करने)में धर्म(होने)की डच्छा रखना, जातिवाद (=छोटी वडी जाति-पाँत)का घमड, ग्रीर पाप दूर वरने के निए

रप्र० वा० १।१८०-१८२

(शरीरको) सन्ताप देना (= उपवास तथा गारीरिक तपस्याएं करना)— ये पाँच हैं, श्रकल-मारे (लोगो)की मृर्खता (= जडता) की निवा-नियाँ।"

<sup>&#</sup>x27;प्रमाणवार्त्तिक-स्ववृत्ति १।३४२-"वेदप्रामाण्यं कस्यचित् कर्तृवादः स्नाने धर्मेच्छा जातिवादावलेपः । संतापारंभः पापहानाय चेति ध्वस्तप्रज्ञानां पंच लिगानि जाड्ये।।"